
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 الدين تعلم في الإسلامية الآداب لأهم ملخص
Resumo das principais etiquetas 

islâmicas na aprendizagem da Religião 
 

 

Compilado e traduzido por:  

Faisal bin Muhammad Al-Muzambiqy  

(Mestrado pela Universidade Islâmica de Madinah) 

  

Revisado por: 

Ruben Al-Andalussi 

(Diplomado pela Universidade Islâmica de Madinah) 

 

 

 

Uma publicação 

Nur Al-Islam Publicações 



 

Termos de uso: 

Este livreto foi traduzido para ser distribuído 

gratuitamente. O tradutor autoriza que este livreto, na sua 

forma original, sem modificações, seja distribuído, 

impresso, fotocopiado, reproduzido ou divulgado por 

meios eletrónicos, com o objetivo de divulgar o seu 

conteúdo, e não para a obtenção de lucro. Qualquer pessoa 

que deseje citar trechos deste livreto deve dar o devido 

crédito ao autor, mencionando nominalmente a fonte. Não 

se deve, de forma alguma, apresentar a citação ou a imagem 

fora do seu contexto, sem referenciar as fontes e sem lhes dar 

os devidos créditos. 

 

 

Primeira edição 

Dhul-Hijjah 1446H-2025 

Contato: 

info@nuralislampulicacoes.com 

www.nuralislampublicacoes.com  

 

 

mailto:info@nuralislampulicacoes.com
http://www.nuralislampublicacoes.com/


 

Índice de conteúdos 
 

 

 

 

Prefácio ................................................................................................ 1 

A superioridade do conhecimento da Religião e dos sábios ....... 4 

Etiquetas do estudante consigo mesmo .......................................... 9 

Etiquetas do estudante com o seu professor ................................ 17 

Etiquetas do estudante nos seus estudos ..................................... 28 

Etiquetas do estudante com os seus colegas ................................ 34 

As causas do fracasso na aprendizagem da Religião ................. 37 

 

  

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

     ﷽ 
 

 

 

 

 



 1 

 

Prefácio 

 

Por certo todos os louvores pertencem a Allaah, 

louvamos, pedimos auxílio e perdão somente Nele. Pedimos 

o refúgio em Allaah contra o mal de nós mesmos, e do mal 

dos nossos próprios atos. Aquele quem Allaah guiar, então 

não há quem o possa desviar, e aquele quem Ele desviar, não 

há quem o possa guiar. E testemunho que não existe 

divindade digna da verdadeira adoração exceto Allaah, O 

Único, que não tem parceiros; E testemunho que Muhammad 

é Seu servo e mensageiro.  

Allaah enviou o seu mensageiro com o grau mais 

elevado de etiquetas, disse:  

ىََوَإِنَّك َ﴿ ظِيمَ َخُلقَُ َل ع ل   ﴾ع 

﴾Por certo tu possuis uma grande moralidade﴿ [Surah Al-

‘Alaq: 4], e nos ordenou a tomarmos o Profeta صلى الله عليه وسلم como 

exemplo dizendo:  

دَ ﴿ نَ َلَّق  ََِر سُولََِفََِل كُمَ َكَ  و ة ََاللَّّ س 
ُ
ن ةَ َأ س   ﴾ح 

﴾E tendes no mensageiro de Allaah um belo exemplo ﴿ 

[Surah Al-Ahzaab: 21]. E a mãe dos crentes, ‘Aa’ishah (que 



 2 

 

Allaah esteja satisfeito com ela) quando foi questionada 

sobre a moralidade do Profeta صلى الله عليه وسلم ela simplificou dizendo: 

«A sua moralidade era o Alcorão»1.  

Devido à importância deste tema para os muçulmanos 

em geral, e para os Tullaabul-‘ilm (estudantes da Religião) 

em particular, diversos sábios, ao longo da história, 

registaram orientações detalhadas sobre a conduta 

apropriada que deve ser adotada pelo estudante ao longo do 

seu percurso de aprendizagem da Religião. Esses 

ensinamentos continuam a servir como guias preciosos, 

preservando a essência do verdadeiro conhecimento e 

moldando o caráter dos que sinceramente o buscam. 

Compilei neste livreto, com base em fontes clássicas 

como: “Tadhkirat As-Saami’ wal-Mutakallim”, “Al-Jaami’ li-

Akhlaaq Ar-Raawi” e “Adab Ad-Din wa-Ad-Dunyaa”, as 

principais etiquetas que devem guiar o comportamento do 

estudante da Religião, como forma de conselho aos meus 

irmãos que se empenham na aprendizagem da Religião nos 

países lusófonos — e em cumprimento à recomendação do 

Mensageiro de Allaah صلى الله عليه وسلم: «A Religião é baseada no conselho 

 
1 Relatado por Imaam Ahmad no seu Musnad (nº25939), e At-Tahaawy 
em Sharh Mushkil Al-Athaar (nº4439). 



 3 

 

mútuo»1 — deixo estas palavras rogando a Allaah que 

sirvam de orientação, encorajamento e correção no caminho 

da aprendizagem da Religião. E que Allaah nos conceda 

firmeza, sinceridade e humildade, e nos faça beneficiar do 

conhecimento e praticá-lo com retidão. 

 

Escrito pelo carente da misericórdia de Allaah: 

Faisal bin Muhammad Al-Muzambiqy 

14 Dhul-Hijjah, Al-Madinah An-Nabawiyyah 

 

⁕  ⁕  ⁕ 

 

 

 

 

 

 

 
1 Relatado por Imaam Al-Bukhaari no seu Sahih (nº57). 



 4 

 

A superioridade do conhecimento da Religião e dos 
sábios 

 

Várias são as evidências do Alcorão, da Sunnah e das 

palavras dos Imaams dentre os As-Salaf As-Saalih 

(Predecessores Piedosos) que indicam a superioridade do 

conhecimento da Religião e dos seus sábios, dentre elas são: 

1. A palavra de Allaah, O Altíssimo:  

﴿َ ات  َد ر ج  وتوُاَال علِ م 
ُ
َأ ِين  الََّّ َو  نُواَمِنكُم  َآم  ِين  َالََّّ ُ  ﴾ي ر ف عَِاللَّّ

﴾Allaah eleva, em graus, os que de vós creram, e os que 

foram agraciados com o conhecimento﴿ [Surah Al-

Mujaadalah: 11]. E disse, glorificado seja: 

اءَُ﴿ َعِب ادِهَِال عُل م  َمِن  َاللَّّ  اَيَ  شَ   ﴾إنَِّم 

﴾Apenas os sábios, dentre os Seus servos, temem 

verdadeiramente a Allaah﴿ [Surah Faatir: 28]. 

2. Dentre as narrações a partir do Profeta صلى الله عليه وسلم:  

▪ «Aquele a quem Allaah quer bem, Ele concede 

compreensão da religião»1. 

 
1 Relatado por Imaam Al-Bukhaari (nº71) e Imaam Muslim (nº1037). 



 5 

 

▪ «Quem trilha um caminho em busca de conhecimento 

da Religião, Allaah lhe facilita um caminho para o 

Paraíso. E, por certo, os anjos estendem as suas asas 

com satisfação para o buscador do conhecimento [da 

Religião]. E, por certo, todos os que estão nos céus e na 

terra pedem perdão por ele — até os peixes no mar. E, 

por certo, a excelência do sábio sobre o devoto adorador 

é como a excelência da lua cheia sobre todas as demais 

estrelas. Os sábios são os herdeiros dos profetas. E, por 

certo, os profetas não deixaram como herança dinar1 

nem dirham2, mas deixaram o conhecimento; e quem o 

adquire, adquire uma porção abundante»3. 

3. Dentre as palavras dos sábios: 

- Abu Muslim Al-Khawlaani4 (rahimahu Allaah) disse: “Os 

sábios na terra são como as estrelas no céu; quando 

 
1 Dinaar era moeda de ouro puro usada nas transaço es comerciais nos 
primo rdios do Islaam. 
2 Dirham era moeda de prata pura usada nas transaço es comerciais nos 
primo rdios do Islaam 
3 Relatado por ibn Maajah (nº223) autenticado por Shaikh Al-Albaani. 
4 Ele e  ‘Abdullaah bin Thuwab, um dos grandes Imaams dos Taabi’in 
faleceu durante o califado de Yazid bin Mu’aawiyyah. 



 6 

 

aparecem, as pessoas se orientam por elas; e quando se 

ocultam, ficam perdidas”1. 

- Imaam Ash-Shaafi’i2 (rahimahu Allaah) disse: “Procurar 

aprender [a Religião] é melhor do que [efetuar] a oração 

facultativa”3. E disse (rahimahu Allaah): “Não há uma [ação] 

melhor após as obrigações religiosas do que procurar 

aprender [a Religião].”4 

- Allaamah Badr Ad-Din ibn Jamaa’ah Al-Kinaani5 (rahimahu 

Allaah) disse: “Ocupar-se com o conhecimento da Religião, 

para a satisfação de Allaah, é melhor do que as adorações 

voluntárias físicas, como a oração, o jejum, o Tasbih 

(glorificação), a súplica e semelhantes. Isso porque o 

benefício do conhecimento abrange tanto aquele que o 

possui quanto os outros, enquanto as adorações 

voluntárias físicas são restritas ao próprio praticante. 

Além disso, o conhecimento corrige as demais formas de 

adoração — elas dependem dele e se baseiam nele, enquanto 

 
1 Relatado por ibn Asaakir no seu livro “Taarikh Dimashq” (vol.27, 
pa g.226). 
2 Ele e  Muhammad bin Idriss Ash-Shaafi’i Al-Qurashi, um dos famosos 
Imaams dos Ahlus-Sunnah, faleceu no ano 204H. 
3 Al-Majmu’ Sharh Al-Muhadhab de Haafidh An-Nawawi (vol.1, pa g.20). 
4 Idem. 
5 Ele e  Muhammad bin Ibraahim bin Jamaa’ah Al-Kinaani Ash-Shaafi’i, um 
dos grandes sa bios e jurista, faleceu no ano 733H. 



 7 

 

o conhecimento não depende delas...O efeito do 

conhecimento permanece após a morte de quem o possuía, 

ao passo que as outras adorações voluntárias cessam com 

a morte de quem as praticava. E, com a preservação do 

conhecimento, preserva-se a Legislação Islâmica e os 

marcos da religião”1. 

- O grande jurista e sábio, Abul-Hassan Al-Maawardi2 

(rahimahu Allaah) disse: “Ninguém ignora o valor do 

conhecimento da Religião senão os que vivem na 

ignorância, pois o valor do conhecimento da Religião só 

pode ser conhecido através do próprio conhecimento da 

Religião. E isso é a maior prova da sua excelência: o fato de 

só se conhecer a sua nobreza por meio dele próprio. 

Assim, quando os ignorantes se viram privados do 

conhecimento que lhes permitiria reconhecer a sua virtude, 

acabaram por desconhecer o seu valor, menosprezar os seus 

portadores, e imaginar que aquilo que as suas almas 

desejam — como os bens acumulados e os prazeres 

mundanos — é mais digno da sua atenção, e mais merecedor 

do seu tempo e dedicação. 

 
1  “Tadhkirat As-Saami” de ibn Jamaa’ah (vol.1, pa g.43-44). 
2 Ele e  ‘Ali bin Muhammad Al-Maawardi Al-Bassri, um dos grandes sa bios 
e juristas, faleceu no ano 450H. 



 8 

 

Ibn Al-Mu’tazz disse numa das suas máximas sabedorias: 

"O ‘Aalim (sábio) reconhece o Jaahil (ignorante) — porque 

ele próprio já foi ignorante. Mas o Jaahil não reconhece o 

‘Aalim — porque nunca foi sábio." E isso é pura verdade! 

Por causa disso, afastaram-se do conhecimento da Religião 

e dos seus portadores como quem se afasta do que é 

desprezível, e desviaram-se dele como quem se opõe por 

obstinação, pois, quem ignora algo, tende a hostilizá-lo.”1 

As evidências sobre a superioridade do conhecimento 

da Religião e o mérito dos seus sábios são incontáveis. 

Diversos livros, tanto antigos como contemporâneos, 

abordaram esse tema com profundidade e clareza. 

 

⁕  ⁕  ⁕ 

 

 

 

 

 

 
1 “Adabud-Din wad-Duniya” de Al-Maawardi (pa g.72). 



 9 

 

Etiquetas do estudante consigo mesmo 
 

Antes de o estudante trilhar o caminho em busca do 

conhecimento da Religião, é essencial que, primeiro, 

conheça qual deve ser a sua postura diante de si mesmo 

nesse longo percurso. A seguir, apresentam-se as principais 

etiquetas que deve cultivar antes de o trilhar: 

1) A sinceridade na intenção: 

É obrigatório para aquele que procura aprender a Religião, 

que purifique a sua intenção na busca do conhecimento, e 

que seu objetivo com isso seja somente alcançar o agrado de 

Allaah, O Altíssimo. Como disse o Mensageiro de Allaah صلى الله عليه وسلم: 

«Por certo, as ações são baseadas na intenção, e cada pessoa 

terá [a recompensa] conforme aquilo que intencionou»1.  E 

disse صلى الله عليه وسلم: «Não aprendais a Religião para vos vangloriardes 

diante dos sábios, nem para discutirdes com os tolos, nem 

para escolherdes (com arrogância) os melhores assentos 

nas reuniões. Quem fizer isso — o Fogo, o Fogo!»2. 

 
1 Relatado por Imaam Al-Bukhaari (nº6689) e Imaam Muslim (nº1907). 
2 Relatado por ibn Hibbaan no seu Sahih (nº77), e Al-Haakim no seu 
Mustad’rak (nº289), e ibn Maajah no seu Sunan (nº254). 



 10 

 

Essas advertências proféticas são mais do que 

suficientes para corrigir qualquer pessoa sensata. No 

entanto, infelizmente, muitos que hoje se intitulam Tullaab 

Al-‘ilm (estudantes da Religião) buscam o conhecimento 

religioso com o intuito de alcançar estatuto social — e o seu 

comportamento é prova clara disso. Devemos buscar 

refúgio em Allaah contra isso! 

2) A purificação do coração dos atributos imundos: 

A pureza do coração é um dos principais atributos que os 

Tullaabul-‘ilm (estudantes da Religião) devem possuir. Um 

coração livre de inveja, arrogância, rancor e ostentação é 

mais recetivo à verdade e mais apto a beneficiar-se do 

conhecimento, como disse Allaamah ibn Jamaa’ah Al-Kinaani 

(rahimahu Allaah):  

“Que ele (ou seja, o estudante) purifique o seu coração de 

toda fraude, impureza, rancor, inveja, má crença e mau 

carácter, para que se torne apto a receber o conhecimento, 

memorizá-lo, compreender as subtilezas dos seus 

significados e penetrar os segredos das suas profundezas. 

Pois o conhecimento — como disse alguém —: ‘é a oração 

do íntimo, a adoração do coração e a aproximação do 

interior’. Assim como a oração, que é adoração dos 

membros visíveis, não é válida senão com a purificação 



 11 

 

externa do hadath (impureza ritual) e da sujidade, também 

o conhecimento — que é adoração do coração — não é 

válido senão com a purificação do coração dos atributos 

imundos e da sujeira dos maus comportamentos. 

Quando o coração é preparado e purificado para o 

conhecimento, a sua bênção manifesta-se e ele cresce — tal 

como a terra que, quando preparada para a sementeira, faz 

crescer e prosperar a plantação. Vem num hadith: «Por 

certo, no corpo há um pedaço de carne que, se estiver bom, 

todo o corpo estará bom, e se estiver corrompido, todo o 

corpo estará corrompido; em verdade, é o coração». 

Sahl1 disse: ‘Está vedado de entrar a luz num coração, 

enquanto tiver nele algo que desagrada a Allaah, 

Glorificado seja'"2. 

3) O uso devido do tempo: 

O tempo é o principal tesouro do Taalibul-‘ilm 

(estudante da Religião), sendo, por isso, imperioso protegê-

lo e não o desperdiçar em futilidades. Infelizmente, muitos 

Tullaabul-‘ilm na época atual desperdiçam grande parte do 

seu tempo com futilidades, principalmente nas chamadas 

 
1 Ele e  Abu Muhammad Sahl bin ‘Abullaah At-Tusturi, um dos adoradores 
devotos, faleceu no ano 283H. 
2 “Tadhkirat As-Saami” de ibn Jamaa’ah (vol.1, pa g.86). 



 12 

 

“redes sociais”, ao ponto de alguns até perderem as orações 

obrigatórias na mesquita!  

Allaamah ibn Jamaa’ah Al-Kinaani (rahimahu Allaah) 

aconselhou os Tullaabul-‘ilm (estudantes da Religião) sobre 

a importância do tempo, dizendo:  

"Que o estudante aproveite a juventude e os momentos da 

sua vida para adquirir conhecimento, e não se deixe enganar 

pelas ilusões da procrastinação e das falsas esperanças; 

pois cada hora que passa da sua vida não tem substituto 

nem compensação. 

Que corte, tanto quanto possível, os laços e distrações que 

o ocupam e os obstáculos que o impedem de se dedicar 

plenamente à busca do conhecimento, de se esforçar com 

afinco e de se aplicar com seriedade — pois essas distrações 

são como assaltantes de estrada. Por isso, os primeiros 

sábios recomendavam afastar-se da família e da terra 

natal, porque quando o pensamento se dispersa, torna-se 

incapaz de alcançar as verdades e as subtilezas profundas. 

E [como disse Allaah, O Altíssimo]: 

﴿َ ع ل  اَج  و فهَِِمَّ َفَِج  ِ ِنَق ل ب يْ  َم  َلرِ جُل  ُ  ﴾اللَّّ



 13 

 

﴾E Allaah não colocou para um homem dois corações dentro 

do seu peito ﴿ [Surah Al-Ahzaab: 4]. Por isso é dito que: "O 

conhecimento não te dará uma porção dele até que lhe dês o 

teu todo."1 

- O estudante deve também saber organizar o seu dia, 

estabelecendo horários adequados para a leitura, a 

memorização e a pesquisa, de forma equilibrada e 

disciplinada. E sobre isso disse Allaamah ibn Jamaa’ah Al-

Kinaani (rahimahu Allaah):  

“O melhor tempo para memorizar é na calada da noite, o 

melhor tempo para pesquisa é nas primeiras horas 

matinais, o melhor tempo para escrever é no meio do dia e o 

melhor tempo para leitura e revisão é a noite”2. 

Al-Khatib Al-Baghdaadi3 (rahimahu Allaah) disse: 

“A memorização da noite é melhor que a do dia, [e a 

memorização] com fome é melhor do que [memorização] 

saciado!”4. 

 
1 “Tadhkirat As-Saami” de ibn Jamaa’ah (vol.1, pa g.87-88). 
2 “Tadhkirat As-Saami” de ibn Jamaa’ah (vol.1, pa g.89). 
3 Ele e  Abu Bakr Ahmad bin ‘Ali, um dos famosos preservadores da Sunnah, 
faleceu no ano 463H. 
4 “Al-Jaami’ lil-Akhlaaq Ar-Raawi” de Al-Khatib Al-Baghdaadi (vol.1, 
pa g.150). 



 14 

 

Contudo não há mal o estudante ter tempo de 

descanso, como disse Allaamah ibn Jamaa’ah (rahimahu 

Allaah):  

“Alguns dos grandes sábios reuniam os seus companheiros 

nos locais de repouso em alguns dias do ano, e trocavam 

piadas uns com os outros naquilo que não era prejudicial 

para eles na Religião e na integridade moral”1. 

Portanto, deve haver equilíbrio na organização e 

gestão do tempo do Taalibul-‘ilm, de modo a garantir 

aproveitamento, constância e progresso no seu caminho de 

aprendizagem. 

4) Evitar má companhia:  

Sem dúvida, os companheiros exercem uma influência tanto 

positiva como negativa na vida do Taalibul-‘ilm. Por isso, é 

fundamental que tenha muita atenção àqueles que escolhe 

como companhia, pois o seu sucesso nesse percurso 

depende, em grande parte, disso. Allaamah ibn Jamaa’ah 

(rahimahu Allaah) alertou sobre isso dizendo: 

“Principalmente se o seu companheiro for alguém que passa 

o tempo nas brincadeiras e é pouco sensato, pois o carácter 

absorve-se...Mas se o estudante de fato precisar de um 

 
1 “Tadhkirat As-Saami” de ibn Jamaa’ah (vol.1, pa g.93). 



 15 

 

companheiro, então que escolha um companheiro fiel, 

religioso, temente, humilde, inteligente, fazedor de muito 

bem e pouco mal, muito gentil, pouco argumentativo, 

quando ele esquece o recorda, e quando ele recorda o auxilia, 

quando ele necessita o socorre, e quando ele se aborrece ele 

o pacienta. Sobre isso, foi relatado a partir de ‘Ali (que 

Allaah esteja satisfeito com ele): 

اك …أَخاَ الْجهَْلِ تصَْحَبْ لا  اه   وإِي َّ وإِي َّ  

آخاَه   حِينَْ  حلَيِمْاً  …فكَمَْ منِْ جاَهلٍِ أَرْدىََ   

َ  ماَ إِذاَ  …ي قاَس  المْرَءْ  باِلمْرَءِْ  ماَشَاه   ه و  

Não tome por companheiro um ignorante, 

E ai de ti e ai dele! 

Quantos ignorantes arruinaram, 

Sensato quando o tomou por companheiro! 

O homem é medido por outro, 

Com quem, lado a lado, caminha ao léu.”1. 

 

 
1 “Tadhkirat As-Saami” de ibn Jamaa’ah (vol.1, pa g.94-95). 



 16 

 

Muitos Tullaabul-‘ilm caem em erro neste ponto, ao 

pensarem que, ao serem criteriosos na escolha dos seus 

companheiros, serão mal vistos por amigos de longa data. 

Contudo, o verdadeiro estudante deve priorizar o que é 

benéfico para a sua religião e o seu progresso no 

conhecimento, mesmo que isso exija escolhas difíceis.  

 

⁕  ⁕  ⁕ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 17 

 

Etiquetas do estudante com o seu professor 
 

1) Escolher um bom professor: 

O professor é a principal ponte entre o estudante e o 

conhecimento. Uma má escolha de professor pode ser causa 

de desvio e perdição para o aluno, razão pela qual é 

essencial escolher Shaikhs de confiança, que sigam a verdade 

e estejam firmes na orientação correta. Como foi enfatizado 

pelo Imaam ibn Sirin1 (rahimahu Allaah) no seu famoso dito:  

“Por certo, este conhecimento é [parte da] religião; 

portanto, vede de quem tomais a vossa religião.”2 

Allaamah ibn Jamaa’ah (rahimahu Allaah) descreveu 

detalhadamente o que o Taalibul-‘ilm deve fazer antes de 

escolher o seu professor, dizendo:  

“É imperativo que o estudante, antes de tudo, observe 

cuidadosamente e recorra à Istikhaarah (consulta a Allaah) 

quanto à pessoa de quem tomará o conhecimento e 

 
1 Ele e  Abu Bakr Muhammad bin Sirin Al-Anssaari Al-Bassri, um dos 
famosos Imaam dentre os Taabi’in estudou com Abu Hurairah, Anas bin 
Maalik e ibn ‘Umar e outros dentre os companheiros do Profeta  صلى الله عليه وسلم (que 

Allaah esteja satisfeito com todos eles), faleceu no ano 110H. 
2 Relatado por Imaam Muslim na introduça o do seu Sahih (vol.1, pa g.14) 



 18 

 

adquirirá boas qualidades e conduta. Que escolha, se 

possível, alguém cuja idoneidade esteja comprovada, cuja 

compaixão seja evidente, cuja nobreza de carácter seja 

conhecida, cuja castidade seja atestada, cuja integridade 

seja reconhecida, e que seja o melhor no ensino e mais claro 

na explicação. E que o estudante não deseje aumentar o seu 

conhecimento a partir de alguém que careça de piedade, ou 

de religião, ou de boas maneiras.”1 

Os Salaf eram extremamente cautelosos e rigorosos 

quanto àqueles de quem aprendiam a Religião, como ilustra 

Imaaam Abul-‘Aaliyyah Al-Bassri2 (rahimahu Allaah): 

“Costumávamos ir até um homem para aprendermos com 

ele; então observávamos a sua oração: se efetuasse [a 

oração] perfeitamente, sentávamo-nos com ele e dizíamos: 

‘Em outras coisas, será ainda mais perfeito.’ Mas se 

efetuasse [a oração] mal, levantávamo-nos e dizíamos: ‘Em 

outras coisas, será pior ainda.’”3  

 
1 “Tadhkirat As-Saami” de ibn Jamaa’ah (vol.1, pa g.96). 
2 Ele e  Rafi’ bin Mihraan Ar-Riyaahi Al-Bassri, um dos Imaams dentre os 
Taabi’in, faleceu no ano 106H. 
3 Relatado por Ad-Daarimi (nº437). 



 19 

 

Numa outra narração a partir de Imaam Ibraahim An-

Nakha’i1 (rahimahu Allaah) disse: 

“Quando iam a um homem para aprender com ele, 

observavam a sua oração, o seu comportamento e o seu 

aspeto, e só então tomavam dele o conhecimento."2 

- Mas também é necessário procurar um professor que 

possua verdadeiro conhecimento naquilo que ensina, sendo 

firme na compreensão, preciso na transmissão e fiel às fontes 

autênticas da Religião. O bom professor une competência, 

fiabilidade e retidão no caminho, como disse Allaamah ibn 

Jamaa’ah (rahimahu Allaah): 

“Que [o estudante] se esforce em procurar um Shaikh que 

seja alguém com pleno conhecimento das ciências 

islâmicas, que tenha beneficiado amplamente e convivido 

por longos períodos com os Shaikhs fiáveis do seu tempo — 

e não alguém que apenas tenha aprendido a partir das 

folhas dos livros, sem ter sido conhecido pela companhia 

dos Shaikhs hábeis. 

Disse [Imaam] Ash-Shaafi’i (que Allaah tenha misericórdia 

dele): ‘Quem se dedica à aprendizagem da jurisprudência 

 
1 Ele e  Abu ‘Imraan Ibraahim bin Yazid An-Nakha’i, um dos famosos 
Imaams dentre os Taabi’in, faleceu no ano 96H. 
2 Relatado por Ad-Daarimi (nº435). 



 20 

 

islâmica por via dos livros, perde (ou desperdiça) as regras.’ 

E alguns [Salaf] diziam: ‘Dentre as maiores calamidades é 

[a pessoa] tornar-se sábio por via das folhas!’ 

ou seja, àqueles que aprenderam apenas por meio de livros 

(sem se sentarem com os sábios).”1 

Tudo isso indica que eles compreendiam que 

aprender de alguém desviado ou pouco confiável poderia 

comprometer tanto o entendimento como a prática da fé. Ao 

contrário do que deveria ser, vemos na presente época 

muitos muçulmanos a aprenderem com qualquer pessoa 

que lhes aparece pela frente, sem investigarem o seu 

histórico académico ou a sua firmeza na Religião. Esta 

negligência é uma das causas pelas quais muitos 

muçulmanos se encontram hoje rodeados de confusão, 

desvio e ignorância. 

 

2) Respeitar o seu professor: 

Respeitar o professor é uma das chaves do sucesso do 

estudante. Através do respeito e da valorização do Shaikh, o 

conhecimento é melhor absorvido, o coração torna-se mais 

 
1 “Tadhkirat As-Saami” de ibn Jamaa’ah (vol.1, pa g.97). 



 21 

 

recetivo e a bênção do saber é preservada. E sobre isso disse 

Allaamah ibn Jamaa’ah (rahimahu Allaah):  

“Que o estudante olhe para o seu Shaikh com olhos de 

estima e acredite que ele possui um grau de perfeição1, pois 

isso é mais propício para que dele se beneficie. Um dentre 

dos Salaf, quando ia ter com o seu Shaikh, dava caridade 

antes e dizia: ‘Ó Allaah, oculta-me os defeitos do meu 

Shaikh, e não me prives da bênção do seu conhecimento!’ 

Disse o Imaam Ash-Shaafi’i (que Allaah tenha misericórdia 

dele): ‘Virava as folhas diante de [Imaam] Maalik com 

suavidade, por respeito, para que ele não ouvisse o som do 

papel!’ E disse Ar-Rabi’2 (rahimahu Allaah): ‘Juro por 

Allaah, nunca ousei sequer beber água enquanto Ash-

Shaafi’i me olhava, por consideração a ele.” 

Consta que certo dia, um dos filhos do califa Al-Mahdi 

assistiu a uma aula de Shurayk3, reclinando-se contra a 

parede e fazendo-lhe uma pergunta sobre Hadith. Shurayk 

não lhe respondeu. Repetiu a pergunta, e Shurayk voltou a 

 
1 Perfeiça o relativa e na o absoluta. 
2 Ele e  Ar-Rabi’ bin Sulaimaan Al-Muraadi, um dos companheiros de 
Imaam Ash-Shaafi’i (rahimahu Allaah) e o que mais transmitiu o 
conhecimento dele, faleceu no ano 270H. 
3 Ele e  Shurayk bin ‘Abdullaah An-Nakha’i, um dos dentre os Salaf, faleceu 
no ano 177H. 



 22 

 

ignorá-lo. O jovem disse então: ‘Estás a menosprezar os 

filhos dos califas?’ Ele respondeu: ‘Não. Mas o 

conhecimento é mais nobre diante de Allaah para que eu o 

desperdice...’” 1 

- O respeito do estudante para com o seu Shaikh inclui 

também dirigir-lhe a palavra da forma adequada — com 

cortesia, humildade e reverência. Deve evitar levantar a voz, 

interromper, ou usar expressões inadequadas, 

demonstrando sempre consideração pelo estatuto do 

professor e pelo conhecimento que transmite. Essa atitude 

não apenas reflete boa educação, mas também contribui 

para a eficácia da aprendizagem e para a obtenção da bênção 

do saber. Disse ibn Jamaa’ah (rahimahu Allaah): 

“É recomendável que o estudante não se dirija ao seu Shaikh 

utilizando a segunda pessoa singular ('tu') ou o pronome 

direto (‘teu’), nem o chame em voz alta à distância, mas sim 

diga: ‘Ó meu Sayyidi2 (mestre)!’ ou “Ó Ustaadh 

(professor)!... E também não deve referir-se ao seu Shaikh, 

na sua ausência, apenas pelo nome, mas sim mencioná-lo 

acompanhado de expressões que transmitam respeito e 

estima, como por exemplo: ‘Disse o Shaikh, ou disse o 

 
1 “Tadhkirat As-Saami” de ibn Jamaa’ah (vol.1, pa g.98-99). 
2 Na o e  comum o uso desse termo na presente e poca. 



 23 

 

Ustaadh tal e tal coisa...’ou outras expressões 

semelhantes.”1 

- Por vezes, o estudante não encontra ninguém para 

aprender a Religião senão um Shaikh de personalidade 

rígida — e isso não deve ser motivo para abandonar a 

aprendizagem. O verdadeiro Taalibul-‘ilm suporta com 

paciência, buscando o benefício do conhecimento, 

independentemente do temperamento do seu Shaikh. Como 

aconselha ibn Jamaa’ah nesses casos dizendo: 

“Que o estudante tenha paciência com qualquer dureza que 

possa provir do seu Shaikh, ou com um mau trato, e que isso 

não o afaste de permanecer junto dele nem prejudique a sua 

boa opinião sobre ele. Deve interpretar as ações do seu 

Shaikh — que à primeira vista parecem incorretas — da 

melhor forma possível. Se ocorrer uma frieza ou dureza da 

parte do Shaikh, que o próprio estudante se antecipe 

pedindo desculpa, demonstrando arrependimento e 

procurando o perdão, atribuindo a culpa a si próprio e 

assumindo a responsabilidade pela situação. Pois isso é o 

que melhor preserva o afeto do Shaikh, protege o seu 

 
1 “Tadhkirat As-Saami” de ibn Jamaa’ah (vol.1, pa g.98-99). 



 24 

 

coração e é mais benéfico para o próprio estudante nesta 

vida e na outra.”1 

Isso é uma grande lição de humildade que todo 

Taalibul-‘ilm deve cultivar em si mesmo. Pois o objetivo 

principal do estudante é aprender a sua Religião e, por meio 

dela, alcançar a salvação neste mundo e no outro. Por isso, a 

dureza ou o mau trato do professor torna-se algo 

insignificante quando comparado com a grandeza do seu 

propósito. Por isso alguns dentre os Salaf diziam:  

“Quem não tiver paciência com a humilhação do processo 

de aprendizagem, passará a sua vida mergulhado na 

escuridão da ignorância; mas quem for paciente com ela, o 

seu destino será a honra neste mundo e na outra vida.”2  

Também disse um poeta: 

 معلماً  جفوت إن لجهلك واصبر … طبيبه جفوت إن لدائك اصبر

“Suporta a tua doença, se te afastares do médico dela 

E suporta a tua ignorância, se te afastares do professor.”3 

 
1 “Tadhkirat As-Saami” de ibn Jamaa’ah (vol.1, pa g.100). 
2 Idem. 
3 “Muhaadaraat Al-Udabaa” de Ar-Raaghib (vol.1, pa g.53). 



 25 

 

Imaam Ash-Shaafi’i (rahimahu Allaah) disse:  

“Foi dito a Sufyaan bin ‘Uyaynah1: ‘Há pessoas que vêm 

aprender contigo dos confins da terra, e tu irritas-te com 

elas; pode ser que se afastem de ti ou te abandonem.’ Ele 

respondeu ao interlocutor: ‘Então são tolos, tal como tu, se 

abandonarem aquilo que lhes é benéfico por causa do meu 

mau humor.’"2 

 

3) Dirigir-se corretamente ao seu professor: 

É imperioso que o estudante saiba como se dirigir ao 

seu professor, pois isso também é uma das chaves para uma 

aprendizagem bem-sucedida. Falar com respeito, escutar 

com atenção e evitar interrupções são atitudes que refletem 

boa conduta e facilitam a transmissão do conhecimento. 

Como disse Allaamah ibn Jamaa’ah (rahimahu Allaah) que o 

Taalibul-‘ilm: 

“Deve dirigir-se ao Shaikh com boas maneiras, tanto 

quanto possível, e não deve dizer-lhe: ‘porquê?’, nem ‘não 

aceitamos isso’, nem ‘quem transmitiu isso?’, nem ‘onde 

 
1 Ele e  Sufyaan bin ‘Uyaynah bin Abi ‘Imraan Al-Kufi, um dos grandes 
Imaams dos Atbaa’ Taab’iin e preservadores da Sunnah, faleceu no ano 
198H. 
2 “Tadhkirat As-Saami” de ibn Jamaa’ah (vol.1, pa g.101). 



 26 

 

está a sua fonte?’ — nem expressões semelhantes. Se quiser 

beneficiar-se do ensinamento, deve ser gentil ao procurar 

esclarecimentos, e é preferível que coloque as suas dúvidas 

noutra sessão, numa forma que indique desejo de 

aprendizagem. Foi relatado de alguns dos Salaf que: ‘Quem 

disser ao seu Shaykh: 'porquê?', nunca terá sucesso.’ E 

quando o Shaykh mencionar algo, não deve dizer: ‘foi isso 

que disseste?’, ou ‘veio-me à mente algo diferente’, ou ‘ouvi 

outra coisa’, ou ‘foi assim que fulano disse’, a não ser que 

saiba que o Shaykh prefere esse tipo de partilha. 

Do mesmo modo, não deve dizer: ‘fulano disse o contrário 

disto’, ou ‘outro narrador transmitiu algo diferente’, ou 

‘isso não está correto’, nem expressões do género. E se o 

Shaikh insistir numa opinião ou num Dalil (prova textual), 

e essa opinião não for clara para o estudante, ou estiver em 

desacordo com o mais correto por esquecimento, o 

estudante não deve mudar a expressão do rosto ou dos 

olhos, nem fazer gestos para os outros a demonstrar 

reprovação ao que o Shaikh disse. Pelo contrário, deve 

acolher a fala com uma expressão visivelmente respeitosa e 

recetiva. Mesmo que o Shaikh, naquela situação, não esteja 

certo devido a um lapso, distração ou limitação de análise, 

deve-se lembrar que a ‘Ismah (infalibilidade) entre os seres 



 27 

 

humanos pertence apenas aos Ambiyaaʾ (Profetas - que a 

paz esteja sobre eles). 

Deve ainda ter cuidado ao dirigir-se ao Shaikh, evitando 

expressões informais ou vulgares que algumas pessoas 

usam no seu dia a dia, e que não são apropriadas para esse 

tipo de conversa, como por exemplo: ‘O que é que tens?’, 

‘Percebeste?’, ‘Ouviste?’, ‘Sabes disso?’, ‘Ó homem!’, E 

expressões semelhantes.”1 

Se examinares essas etiquetas em muitos dos que se 

atribuem à aprendizagem da Religião na presente época, 

verás que um grande número deles age de forma contrária 

a elas. Comportam-se com desrespeito, arrogância e 

negligência, esquecendo que o caminho do conhecimento 

exige humildade, disciplina e boas maneiras. 

 

⁕  ⁕  ⁕ 

 

 

 

 
1 “Tadhkirat As-Saami” de ibn Jamaa’ah (vol.1, pa g.105-106). 



 28 

 

Etiquetas do estudante nos seus estudos 
 

É também fundamental que o estudante conheça as 

etiquetas que deve observar durante o momento de estudo. 

Isso inclui saber quais são as ciências prioritárias e a 

metodologia do seu estudo, pois isso contribui para uma 

aprendizagem eficaz e abençoada. Allaamah ibn Jamaa’ah 

(rahimahu Allaah) disse que o Taalibul-‘ilm (o estudante da 

Religião): 

“Deve começar, antes de tudo, com o Livro de Allaah, O 

Grandioso — esforçando-se para memorizá-lo com 

perfeição e dedicar-se intensamente a compreender o seu 

Tafsir (interpretação) e as demais ciências relacionadas com 

ele. Pois o Alcorão é a origem das ciências, a sua base e a 

mais importante ciência. 

Depois disso, deve memorizar, em cada área do 

conhecimento, um Mukhtasar (resumo) que reúna os 

elementos principais dessa ciência — como por exemplo, o 

Hadith e as suas ciências, os dois fundamentos (Usulul-Fiqh 

e Usulud-Din), a Nahwu (gramática árabe) e a Sarf 

(morfologia). 



 29 

 

No entanto, não deve permitir que esses estudos o afastem 

do Alcorão — da sua recitação contínua, da sua revisão 

frequente, e da leitura regular de um Wird (porção fixada) 

todos os dias, ou de dois em dois dias, ou semanalmente, 

conforme já foi referido. E deve ter muito cuidado para não 

esquecer o que já memorizou do Alcorão, pois existem 

Ahaadith (narrações proféticas) que advertem severamente 

contra isso.”1 

- Bem como o Taalibul-‘ilm: 

“Deve ocupar-se com o estudo da explicação daquilo que 

memorizou, junto dos Shaikhs, e deve precaver-se de 

depender exclusivamente dos livros — em nenhuma 

circunstância. E em cada ciência, deve procurar o Shaikh 

que é o mais habilitado no ensino, o mais rigoroso na 

transmissão, o mais profundo na compreensão e o mais 

experiente na matéria — especialmente no livro que será 

estudado. Tudo isso depois de considerar as qualidades 

exigidas no Shaikh, como a religiosidade, a retidão, a 

compaixão pelo estudante, entre outras virtudes 

mencionadas anteriormente. “2 

 
1 “Tadhkirat As-Saami” de ibn Jamaa’ah (vol.1, pa g.112). 
2 Idem. 



 30 

 

- O Taalibul-‘ilm deve ser sempre equilibrado em todos os 

assuntos, incluindo os estudos. Por isso, não deve forçar-se 

a estudar matérias que excedem a sua capacidade cognitiva 

no momento. O conhecimento deve ser adquirido de forma 

gradual, respeitando o ritmo da mente e consolidando bem 

os fundamentos antes de avançar para temas mais 

complexos. E sobre isso Allaamah ibn Jamaa’ah (rahimahu 

Allaah) disse: 

“[O estudante] deve tomar, da memorização e da 

explicação, aquilo que consegue suportar e que está ao 

alcance da sua capacidade, sem exagerar a ponto de se 

cansar, nem ser negligente a ponto de comprometer a 

qualidade da assimilação...Deve acautelar-se, no início do 

seu percurso, de se ocupar com as divergências entre os 

‘Ulamaa (sábios) ou entre as pessoas em geral, tanto em 

questões de ‘Aqliyaat (matérias racionais) como de 

Sam’iyaat (matérias reveladas), pois isso confunde a mente 

e perturba o raciocínio. 

Pelo contrário, deve começar por dominar bem um único 

livro numa única área, ou, se tiver capacidade, vários livros 

em diferentes disciplinas — mas sempre seguindo um único 

método de estudo que o seu Shaikh aprove e recomende. E se 

o método do seu Shaikh for apenas relatar os diversos 

Madhaahib (escolas jurídicas) e as divergências, sem adotar 



 31 

 

uma posição própria clara, então — como advertiu o Al-

Ghazaali1: "deve-se ter cuidado com esse tipo de Shaikh, 

pois o seu mal é maior do que o seu benefício.”2 

- Outro ponto importante relacionado com a etiqueta na 

aprendizagem é que, embora seja recomendado ao Taalibul-

‘ilm respeitar o seu professor e as suas opiniões religiosas, 

isso não significa que deva segui-lo cegamente, ao ponto de 

adotar até os seus erros. O respeito não anula o senso crítico 

fundamentado, e o verdadeiro estudante deve sempre pesar 

as evidências e seguir a verdade, independentemente de 

quem a diga. Como frisou o Allaamah Abul-Hassan Al-

Mawaardi (rahimahu Allaah): 

“Não é apropriado que o Taalib Al-‘ilm permita que o seu 

respeito pela verdade que aprendeu de alguém o leve a 

aceitar também as dúvidas ou erros dessa pessoa. 

Tampouco deve a sua intenção de não causar embaraço 

levá-lo a seguir cegamente (Taqlid) aquilo que recebeu desse 

Shaikh, sem discernimento. 

 
1 Ele e  Abu Haamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazaali At-Tussi, 
racionalista (Ash’ari) e mí stico (Sufi), falecido no ano 505H. A mença o de 
suas palavras sa bias aqui na o implica necessariamente endosso de suas 
crenças desviadas. 
2 “Tadhkirat As-Saami” de ibn Jamaa’ah (vol.1, pa g.113). 



 32 

 

Pois é possível que alguns seguidores exagerem no respeito 

pelo seu ‘Aalim (sábio), a ponto de considerarem que a sua 

palavra é, por si só, um Dalil (prova), mesmo sem ele 

apresentar evidência, e que a sua opinião pessoal é uma 

Hujjah (argumento válido), mesmo sem fundamentação 

textual. Isso pode levá-los a aceitar tudo o que dele recebem 

sem questionamento, e, por vezes, essa opinião pode estar 

incorreta — isolada em relação à verdade, ou fraca naquilo 

em que supostamente concorda com os demais. E o 

resultado disso pode ser que ninguém aceite deles aquilo 

que, anteriormente, aceitavam dos seus próprios Shaikhs, e 

sejam confrontados com exigências que não conseguem 

sustentar, nem explicar devidamente, o que os enfraquece e 

os deixa incapacitados para defender o que aprenderam. 

Assim, acabam perdidos, sem impacto real, e tornam-se 

fracos e incapazes, sem qualquer relevância no verdadeiro 

conhecimento. 

Eu próprio presenciei um homem dessa categoria a debater 

num Majlis Hafl (sessão pública cheia), e o seu adversário 

apresentou-lhe um argumento textual sólido e correto. A 

resposta que ele deu foi: “Este argumento é inválido; o 

motivo da sua invalidade é que o meu Shaikh não o 

mencionou. E tudo aquilo que o Shaikh não mencionou, não 

há bem nele.” 



 33 

 

O interlocutor ficou em silêncio, surpreendido, 

especialmente porque o Shaikh em questão era alguém 

respeitado e digno de consideração. Na plateia, havia uma 

parte do público que partilhava com aquele ignorante a 

mesma atitude cega, e então o debatedor virou-se para mim 

e disse: “Por Allaah, ele silenciou-me com a sua ignorância! 

E todos os presentes que estavam isentos dessa ignorância 

alternavam entre escárnio, surpresa e pedidos de proteção a 

Allaah contra tal forma extrema de ignorância.”1 

Infelizmente, essa atitude ainda existe entre muitos 

que se atribuem ao estudo da Religião. Seguem cegamente 

os seus professores ou figuras de referência, mesmo quando 

estes erram, colocando a lealdade pessoal acima da verdade. 

Esta postura contraria os princípios da verdadeira 

aprendizagem da Religião, que exige isenção, justiça e 

apego às evidências. 

 

⁕  ⁕  ⁕ 

 

 

 
1 “Adabud-Din wad-Duniya” de Al-Mawaardi (pa g.121-122). 



 34 

 

Etiquetas do estudante com os seus colegas 
 

Dentre as etiquetas importantes para o Taalibul-‘ilm 

está a boa convivência com os seus colegas. Deve manter 

entre eles um ambiente de respeito, cooperação, humildade 

e fraternidade, evitando rivalidades, invejas e disputas. O 

caminho do conhecimento torna-se mais leve e produtivo 

quando trilhado num ambiente de respeito mútuo. Sobre 

isso Allaamah ibn Jamaa’ah (rahimahu Allaah) disse que o 

Taalibul-‘ilm:  

“Deve portar-se com boa conduta também com os presentes 

no Majlis (sessão de ensino) do Shaikh, pois esse 

comportamento faz parte do respeito ao próprio Shaikh e à 

honra da sua sessão. Aqueles que estão presentes são os seus 

companheiros, por isso deve honrar os seus colegas, 

respeitar os mais velhos e tratar com consideração os seus 

iguais. 

Não deve sentar-se no meio do Halaqah (círculo de estudo), 

nem à frente de alguém, exceto em caso de necessidade, como 

nos Majaalis At-Tahdith (sessões formais de transmissão de 

Hadith). Não deve separar dois colegas ou dois 

companheiros sem a permissão de ambos, nem sentar-se 

acima de quem tem mais direito ao lugar. 



 35 

 

É recomendável que os presentes acolham calorosamente 

quem chega, abrindo espaço para ele, acomodando-se 

melhor por causa dele, e honrando-o conforme se honra 

quem é semelhante a ele. E se for-lhe dado um espaço num 

lugar apertado, deve ajustar-se humildemente a ele. 

Não deve ocupar demasiado espaço, nem dar o lado ou as 

costas a alguém do círculo. Deve ter cuidado e atenção 

especial quando o Shaikh estiver a dialogar com ele. Não 

deve encostar-se ao vizinho nem apoiar o cotovelo no seu 

lado, nem deve sair da formação do círculo, avançando ou 

ficando para trás. 

Também não deve falar durante a lição de outro estudante 

ou durante a sua própria, com assuntos que não estejam 

relacionados ou que interrompam o raciocínio. E se alguém 

começar o seu Dars (lição), os outros não devem interromper 

com comentários relacionados com outro estudo já 

terminado, nem com qualquer outro assunto — exceto com 

permissão do Shaikh e do colega que está a apresentar.”1 

- O Taalibul-‘ilm deve também ser conselheiro dos seus 

colegas, orientando-os com sinceridade, gentileza e 

sabedoria sempre que necessário. A troca de conselhos 

 
1 “Tadhkirat As-Saami” de ibn Jamaa’ah (vol.1, pa g.119). 



 36 

 

construtivos fortalece os laços entre os estudantes, promove 

o bem e protege contra erros e desvios no caminho do 

conhecimento. Disse Allaamah ibn Jamaa’ah (rahimahu Allaah): 

“Deve incentivar os restantes Tullaabul-ʿilm (estudantes da 

Religião) a empenharem-se na busca pelo conhecimento da 

Religião, orientá-los quanto às fontes certas, afastar deles 

as preocupações que os distraiam, e tornar-lhes mais leves 

as dificuldades do caminho. 

Deve também partilhar com eles aquilo que alcançou de 

Fawaaid (benefícios), Qawaaid (princípios) e Ghawaarib 

(pontos raros e subtis), além de aconselhá-los com 

sinceridade em assuntos do Din (religião). Com isso, o seu 

coração será iluminado, e as suas ações tornar-se-ão mais 

puras. Mas aquele que for avarento com os colegas, não verá 

o seu conhecimento permanecer, e mesmo que permaneça, 

não dará frutos. Isto foi confirmado pela experiência de 

muitos dos Salaf. 

Não deve vangloriar-se sobre eles, nem sentir-se orgulhoso 

por ter uma mente brilhante, mas sim louvar Allaah جل جلاله por 

essa bênção, e pedir-Lhe que a aumente, com gratidão 

contínua.”1 

 
1 “Tadhkirat As-Saami” de ibn Jamaa’ah (vol.1, pa g.124). 



 37 

 

As causas do fracasso na aprendizagem da Religião 
 

Para concluir, mencionarei a seguir algumas palavras 

importantes dos Salaf sobre as causas comuns do fracasso na 

aprendizagem da Religião, para que o Taalibul-‘ilm sincero 

se afaste delas e proteja o seu caminho: 

1. Querer alcançar os níveis avançados do conhecimento 

islâmico sem passar primeiro pelas bases e fundamentos 

essenciais. 

- Disse o grande juiz e sábio, Abul-Hassan Al-Maawardi 

(rahimahu Allaah):  

“Saiba que as ciências islâmicas têm inícios que conduzem 

aos seus fins, e portas de entrada que levam às suas 

realidades. Por isso, o Taalibul-‘ilm deve começar pelos 

seus fundamentos para alcançar os seus desdobramentos, e 

entrar pelas suas portas para atingir as suas verdades. 

Não deve procurar o que está no fim antes de dominar o 

início, nem aspirar à realidade interior antes de passar pela 

sua porta. Pois, quem assim procede, não alcançará os fins 

nem conhecerá a verdade. De fato, uma construção sem 

alicerces não se sustenta, e um fruto não se colhe sem antes 

ter sido plantado. 



 38 

 

Existem, porém, causas corruptas e motivos frágeis que 

conduzem ao fracasso: 

- Entre elas está o fato de que, por vezes, a pessoa possui 

dentro de si uma motivação específica ligada a um 

determinado tipo de ciência, o que a leva a procurar 

diretamente esse ramo e desviar-se das suas introduções e 

fundamentos. Como o exemplo de alguém que pretende 

ocupar-se com a Qadaa (magistratura) para emitir Hukm 

(julgamento) — então foca-se no Fiqh apenas no que diz 

respeito à conduta do juiz, e às regras relacionadas com as 

disputas e provas. 

Ou alguém que deseja ser reconhecido como testemunha 

credível, e então limita-se a estudar os capítulos relativos 

aos testemunhos — e assim torna-se conhecido por ignorar 

aquilo que lida no fundo. 

Quando atinge esse pouco [conhecimento], julga que já 

alcançou a maior parte do conhecimento da Religião, e 

dominou aquilo que mais se divulga entre as pessoas, e 

considera o que resta como algo obscuro, difícil de alcançar, 

cujas profundezas são fadigosas de extrair e cuja busca 

seria uma perda — tudo isso por causa da limitação da sua 

Himmah (aspiração) ao que já alcançou, e do seu 

desinteresse pelo que deixou para trás. 



 39 

 

E se essa pessoa fosse sincera consigo mesma, saberia que o 

que deixou de aprender é mais importante do que aquilo que 

aprendeu, pois cada parte do conhecimento religioso está 

ligado ao outro, e cada Baab (capítulo ou tema) depende do 

que vem antes dele — de modo que os conteúdos finais só se 

sustentam com base nos fundamentos iniciais. E pode 

acontecer que os fundamentos iniciais se sustentem por si 

mesmos, mas quando se tenta alcançar os níveis avançados 

ignorando os primeiros, acaba-se por perder tanto os 

princípios como os fins. Nesse caso, a pessoa não se livra da 

censura, ainda que o que abandona os fins seja mais 

repreensível, aquele que ignora os princípios também é 

digno de crítica.”1 

Isso é algo amplamente testemunhado entre muitos 

que hoje se atribuem ao estudo da Religião. Alguns, por 

exemplo, memorizaram regras sobre apostasia no Islão 

(Takfir), mas, se forem questionados sobre assuntos básicos 

da purificação (Tahaarah), mal sabem responder! E outros se 

ocupam com estudos de classificação de hadith, mas nem 

sequer dominam assuntos sobre o monoteísmo (Tawhid)! 

Isso revela um grave desequilíbrio na aprendizagem, onde 

se negligenciam os fundamentos enquanto se saltam para 

 
1 “Adabud-Din wad-Duniya” de Al-Maawardi (pa g.90). 



 40 

 

temas complexos, contrariando a metodologia dos Salaf no 

estudo gradual e estruturado do conhecimento. 

 

2. Querer ser famoso ou alcançar prestígio com o seu 

conhecimento. 

Principalmente com a expansão do que chamam de 

“redes sociais”, a busca pela fama tornou-se um objetivo 

para muitos que se dizem Tullaabul-‘ilm (estudantes da 

Religião). Em vez de procurarem a aceitação de Allaah e a 

divulgação da Religião de Allaah, procuram visualizações, 

seguidores e elogios. Atitudes dessa natureza desvirtua a 

intenção, corrompe os frutos do conhecimento e transforma 

a busca do conhecimento sagrado numa vitrine para o ego, 

o que é extremamente destrutivo para a alma do Taalibul-‘ilm 

e para a comunidade em geral. E sobre isso Allaamah Abul-

Hassan Al-Maawardi (rahimahu Allaah) disse: 

“Entre as causas do fracasso na busca pelo conhecimento da 

Religião, está o fato de a pessoa desejar ser conhecida e 

famosa pelo seu conhecimento — seja com o intuito de obter 

ganhos materiais, ou para alcançar prestígio e 

reconhecimento social. Assim, passa a procurar no 

conhecimento da Religião aquilo que o tornará conhecido 

entre as pessoas — especialmente as Masaail Al-Jadal 



 41 

 

(questões polêmicas e divergência) e os Turuq Al-Nadhar 

(métodos argumentativos e lógicos). Começa então a 

ocupar-se apenas com o que é objeto de Ikhtilaaf 

(divergência entre os sábios), ignorando o que há consenso 

(Ittifaaq) — apenas para entrar em debate com base nas 

divergências, sem sequer dominar os pontos de acordo. E 

disputa com os adversários sem conhecer com clareza 

qualquer Madh’hab (escola jurídica) específico. 

Vi pessoalmente, entre essa classe, um grupo que aparentava 

ter alcançado o conhecimento religioso, mas era apenas 

uma aparência forçada, e ganharam fama como se fossem 

verdadeiros especialistas. Mas quando entram em debate 

com opositores, as suas palavras soam convincentes, 

porém, se forem interrogados sobre os pontos claros do 

próprio Madh’hab que alegam seguir, perdem-se 

completamente. Chegam ao ponto de tropeçar nas respostas 

como quem caminha às cegas, sem que se perceba acerto no 

seu raciocínio, nem clareza ou solidez nas suas respostas. 

Mesmo assim, não consideram isso uma falha, desde que 

sejam capazes de ornamentar os seus discursos nos 

Majaalis (sessões públicas) com palavras bem elaboradas, 

e cobrir o opositor com argumentos repetitivos e 

decorativos. 



 42 

 

No entanto, ignoram pontos das Madhaahib que até mesmo 

um principiante conhece, e que são de domínio comum entre 

os iniciantes na aprendizagem da Religião. Estão, portanto, 

constantemente entre o ruído que desvia e o erro que 

humilha.”1 

 

3. Arrogância do mais velho em aprender o mesmo o que 

os mais novos aprendem. 

A aprendizagem da Religião requer humildade, 

independentemente da idade em que a pessoa inicia ou 

continua os seus estudos. Por isso, o mais velho não deve 

sentir-se inferior se tiver de começar pelos mesmos 

fundamentos que os mais novos. Começar pelo básico é 

sinal de sabedoria, não de fraqueza. O Allaamah Abul-Hassan 

Al-Maawardi (rahimahu Allaah) disse: 

“Entre as causas do fracasso na busca pelo conhecimento da 

Religião está também negligenciar o estudo durante a 

infância, e depois, dedicar-se a ele já em idade avançada. 

Quando isso acontece, a pessoa sente vergonha de começar 

pelo mesmo ponto que começa uma criança, e acha indigno 

ser equiparada a um principiante inexperiente. 

 
1 “Adabud-Din wad-Duniya” de Al-Maawardi (pa g.90-91). 



 43 

 

Assim, inicia-se logo pelos níveis mais avançados do 

conhecimento e pelas suas extremidades, preocupando-se 

com os pormenores e as margens, apenas para tentar 

superar a criança iniciante e igualar-se ao estudante 

veterano e experiente. Este é alguém que se contenta em 

enganar-se a si mesmo, e se satisfaz com as ilusões criadas 

pelo seu orgulho sensorial, pois o seu intelecto, se estivesse 

desperto — e o de qualquer pessoa de bom senso — 

reconhece o absurdo dessa abordagem, e denuncia a 

falsidade dessa ilusão, pois é algo que nem sequer pode ser 

concebido racionalmente. 

Ignorar aquilo com que se deve começar no caminho do 

conhecimento é mais vergonhoso do que ignorar aquilo com 

que se conclui esse caminho.”1 

 Ao concluir estas breves páginas, peço a Allaah, O 

Altíssimo, que conceda a mim e aos Tullaabul-‘ilm o sucesso 

neste mundo e no outro, e que embeleze a mim e a todos os 

Tullaabul-‘ilm com o bom carácter, a sinceridade e a firmeza 

na verdade. E que os elogios e paz de Allaah estejam sobre o 

Profeta Muhammad, a sua família e os seus companheiros. 

 

 
1 “Adabud-Din wad-Duniya” de Al-Maawardi (pa g.92). 


