o3| lo.b
el o (5 e St 3

RESUMO DAS PRINGIPAIS
ETIQUETAS ISLAMICAS NA
APRENDIZAGEM DA RELIGIAGC

Compilado e traduzido por:
FAISAL BIN MUHAMMAD AL-MUZAMBIQY

(Mestrado pela Universidade Islémica de Madinah)

Revisado por:

RUBEN AL-ANDALUSSY

(Diplomado pela Universidade Islamica de Madinah)




wladl f'bg oo
Ol ol (oD Ao S 3

RESUMO DAS PRINCIPAIS
ETIQUETAS ISLAMICAS NA
APRENDIZAGEM DA RELIGIAO

Compilado e traduzido por:

FAISAL BIN MUHAMMAD AL-MUZAMBIQY

RUBEN AL-ANDALUSSY

(Diplomado pela Universidade Isldmica de Madinah)



Termos de uso:

Este livreto foi traduzido para ser distribuido
gratuitamente. O tradutor autoriza que este livreto, na sua
forma original, sem modificagoes, seja distribuido,
impresso, fotocopiado, reproduzido ou divulgado por
meios eletronicos, com o objetivo de divulgar o seu
contetido, e nao para a obtencao de lucro. Qualquer pessoa
que deseje citar trechos deste livreto deve dar o devido
créedito ao autor, mencionando nominalmente a fonte. Nao
se deve, de forma alguma, apresentar a citacao ou a imagem
fora do seu contexto, sem referenciar as fontes e sem lhes dar
os devidos créditos.

Primeira edicao
Dhul-Hijjah 1446 H-2025

Contato:

info@unuralislampulicacoes.com

www.nuralislampublicacoes.com



mailto:info@nuralislampulicacoes.com
http://www.nuralislampublicacoes.com/

Indice de conteudos

Prefadcio ..o, 1
A superioridade do conhecimento da Religido e dos sabios....... 4
Etiquetas do estudante consigo mesmo..........ccccccevevveerueinucnnenennes 9
Etiquetas do estudante com o seu professor...........ccccceveveuernnes 17
Etiquetas do estudante nos seus estudos ...........cccceeeveuiviiicinines 28
Etiquetas do estudante com os seus colegas...........c.ccccovvvruiurnnns 34

As causas do fracasso na aprendizagem da Religiao ................. 37






Prefacio

Por certo todos os louvores pertencem a Allaah,
louvamos, pedimos auxilio e perddo somente Nele. Pedimos
o refugio em Allaah contra o mal de n6s mesmos, e do mal
dos nossos proprios atos. Aquele quem Allaah guiar, entao
nao ha quem o possa desviar, e aquele quem Ele desviar, nao
ha quem o possa guiar. E testemunho que nao existe
divindade digna da verdadeira adoragao exceto Allaah, O
Unico, que ndo tem parceiros; E testemunho que Muhammad
€ Seu servo e mensageiro.

Allaah enviou o seu mensageiro com o grau mais
elevado de etiquetas, disse:

Lo 1T -
dasst gld (& S5

4Por certo tu possuis uma grande moralidadey [Surah Al-
‘Alag: 4], e nos ordenou a tomarmos o Profeta # como

exemplo dizendo:
?i/ _ . C/ °é z _ .o - - ~ 5 :5

4E tendes no mensageiro de Allaah um belo exemplo#

[Surah Al-Ahzaab: 21]. E a mae dos crentes, ‘Aa’ishah (que



Allaah esteja satisfeito com ela) quando foi questionada
sobre a moralidade do Profeta € ela simplificou dizendo:

«A sua moralidade era o Alcordo»!.

Devido a importancia deste tema para os mugulmanos
em geral, e para os Tullaabul-‘ilm (estudantes da Religido)
em particular, diversos sabios, ao longo da historia,
registaram orientagdes detalhadas sobre a conduta
apropriada que deve ser adotada pelo estudante ao longo do
seu percurso de aprendizagem da Religido. Esses
ensinamentos continuam a servir como guias preciosos,
preservando a esséncia do verdadeiro conhecimento e
moldando o carater dos que sinceramente o buscam.

Compilei neste livreto, com base em fontes cldssicas
como: “Tadhkirat As-Saami’ wal-Mutakallim”, “Al-Jaami’ li-
Akhlaag Ar-Raawi” e “Adab Ad-Din wa-Ad-Dunyaa”, as
principais etiquetas que devem guiar o comportamento do
estudante da Religiao, como forma de conselho aos meus
irmaos que se empenham na aprendizagem da Religido nos
paises luséfonos — e em cumprimento a recomendacao do
Mensageiro de Allaah #: «A Religido é baseada no conselho

1 Relatado por Imaam Ahmad no seu Musnad (n225939), e At-Tahaawy
em Sharh Mushkil Al-Athaar (n24439).



mutuo»! — deixo estas palavras rogando a Allaah que
sirvam de orientac¢ao, encorajamento e corre¢cao no caminho
da aprendizagem da Religidao. E que Allaah nos conceda
firmeza, sinceridade e humildade, e nos faca beneficiar do
conhecimento e pratica-lo com retidao.

Escrito pelo carente da misericérdia de Allaah:
Faisal bin Muhammad Al-Muzambiqy
14 Dhul-Hijjah, Al-Madinah An-Nabawiyyah

1 Relatado por Imaam Al-Bukhaari no seu Sahih (n257).



A superioridade do conhecimento da Religiao e dos
sabios

Varias sao as evidéncias do Alcordo, da Sunnah e das
palavras dos Imaams dentre os As-Salaf As-Saalih
(Predecessores Piedosos) que indicam a superioridade do
conhecimento da Religiao e dos seus sabios, dentre elas sao:

1. A palavra de Allaah, O Altissimo:
€53 hall 5l Gl e 1AAT ) A0 5530

4Allaah eleva, em graus, os que de vOs creram, e 0s que
foram agraciados com o conhecimentoy [Surah Al-

Mujaadalah: 11]. E disse, glorificado seja:
A sslie 5o 4 B2

4Apenas os sabios, dentre os Seus servos, temem
verdadeiramente a Allaahy [Surah Faatir: 28].

2. Dentre as narrag0Oes a partir do Profeta £:

* «Aquele a quem Allaah quer bem, Ele concede
compreensao da religido»!.

1 Relatado por Imaam Al-Bukhaari (n271) e Imaam Muslim (n21037).
4



«Quem trilha um caminho em busca de conhecimento
da Religido, Allaah lhe facilita um caminho para o
Paraiso. E, por certo, os anjos estendem as suas asas
com satisfacdo para o buscador do conhecimento [da
Religiaol. E, por certo, todos os que estiao nos céus e na
terra pedem perdao por ele — até os peixes no mar. E,
por certo, a exceléncia do sabio sobre o devoto adorador
¢ como a exceléncia da lua cheia sobre todas as demais
estrelas. Os sabios sao os herdeiros dos profetas. E, por
certo, os profetas nao deixaram como heranca dinar!
nem dirham?, mas deixaram o conhecimento; e quem o
adquire, adquire uma porcao abundante»®.

3. Dentre as palavras dos sabios:

- Abu Muslim Al-Khawlaani* (rahimahu Allaah) disse: “Os
sabios na terra sdo como as estrelas no céw; quando

1 Dinaar era moeda de ouro puro usada nas transacdes comerciais nos
primérdios do Islaam.

2 Dirham era moeda de prata pura usada nas transa¢des comerciais nos
primoérdios do Islaam

3 Relatado por ibn Maajah (n2223) autenticado por Shaikh Al-Albaani.

4 Ele é Abdullaah bin Thuwab, um dos grandes Imaams dos Taabi’in
faleceu durante o califado de Yazid bin Mu’aawiyyah.



aparecem, as pessoas se orientam por elas; e quando se
ocultam, ficam perdidas”'.

- Imaam Ash-Shaafi’i> (rahimahu Allaah) disse: “Procurar
aprender [a Religido] é melhor do que [efetuar] a oragdo
facultativa”3. E disse (rahimahu Allaah): “Ndo hd uma [a¢dol
melhor apds as obrigacoes religiosas do que procurar
aprender [a Religido].”*

- Allaamah Badr Ad-Din ibn Jamaa’ah Al-Kinaani® (rahimahu
Allaah) disse: “Ocupar-se com o conhecimento da Religido,
para a satisfacdo de Allaah, é melhor do que as adoragdes
voluntdrias fisicas, como a oragdo, o jejum, o Tasbih
(glorificacdo), a suplica e semelhantes. Isso porque o
beneficio do conhecimento abrange tanto aquele que o
possui quanto o0s outros, enquanto as adoracoes
voluntdrias fisicas sdo restritas ao proprio praticante.
Além disso, o conhecimento corrige as demais formas de
adoracdo — elas dependem dele e se baseiam nele, enquanto

1 Relatado por ibn Asaakir no seu livro “Taarikh Dimashq” (vol.27,
pag.226).

2 Ele é Muhammad bin Idriss Ash-Shaafi’i Al-Qurashi, um dos famosos
Imaams dos Ahlus-Sunnah, faleceu no ano 204H.

3 Al-Majmu’ Sharh Al-Muhadhab de Haafidh An-Nawawi (vol.1, pag.20).

4 Idem.

5 Ele é Muhammad bin Ibraahim bin Jamaa’ah Al-Kinaani Ash-Shaafi’i, um
dos grandes sabios e jurista, faleceu no ano 733H. H



o conhecimento mndo depende delas..O efeito do
conhecimento permanece apos a morte de quem o possuia,
ao passo que as outras adoracdes voluntdrias cessam com
a morte de quem as praticava. E, com a preservacio do
conhecimento, preserva-se a Legislacdo Islamica e os
marcos da religido”!.

- O grande jurista e sabio, Abul-Hassan Al-Maawardi?
(rahimahu Allaah) disse: “Ninguém ignora o wvalor do
conhecimento da Religido sendo os que vivem na
ignordncia, pois o valor do conhecimento da Religido sé
pode ser conhecido através do proprio conhecimento da
Religido. E isso é a maior prova da sua exceléncia: o fato de
SO se conhecer a sua nobreza por meio dele proprio.

Assim, quando os ignorantes se viram privados do
conhecimento que lhes permitiria reconhecer a sua virtude,
acabaram por desconhecer o seu valor, menosprezar os seus
portadores, e imaginar que aquilo que as suas almas
desejam — como os bens acumulados e os prazeres
mundanos — é mais digno da sua atengdo, e mais merecedor
do seu tempo e dedicagdo.

1 “Tadhkirat As-Saami” de ibn Jamaa’ah (vol.1, pag.43-44).
2 Ele é Ali bin Muhammad Al-Maawardi Al-Bassri, um dos grandes sabios
e juristas, faleceu no ano 450H.



Ibn Al-Mu’tazz disse numa das suas maximas sabedorias:
"0 “Aalim (sabio) reconhece o Jaahil (ignorante) — porque
ele proprio ja foi ignorante. Mas o Jaahil ndo reconhece o
‘Aalim — porque nunca foi sdabio.” E isso é pura verdade!
Por causa disso, afastaram-se do conhecimento da Religido
e dos seus portadores como quem se afasta do que é
desprezivel, e desviaram-se dele como quem se opde por
obstinagdo, pois, quem ignora algo, tende a hostiliza-lo.”!

As evidéncias sobre a superioridade do conhecimento
da Religidao e o mérito dos seus sabios sdao incontaveis.
Diversos livros, tanto antigos como contemporaneos,
abordaram esse tema com profundidade e clareza.

1 “Adabud-Din wad-Duniya” de Al-Maawardi (pag.72).



Etiquetas do estudante consigo mesmo

Antes de o estudante trilhar o caminho em busca do
conhecimento da Religido, é essencial que, primeiro,
conheca qual deve ser a sua postura diante de si mesmo
nesse longo percurso. A seguir, apresentam-se as principais
etiquetas que deve cultivar antes de o trilhar:

1) A sinceridade na intencao:

E obrigatério para aquele que procura aprender a Religido,
que purifique a sua intengao na busca do conhecimento, e
que seu objetivo com isso seja somente alcancar o agrado de
Allaah, O Altissimo. Como disse o0 Mensageiro de Allaah &z:

«Por certo, as agdes sao baseadas na intencao, e cada pessoa
tera [a recompensa] conforme aquilo que intencionou»'. E
disse £&: «<Nao aprendais a Religido para vos vangloriardes
diante dos sabios, nem para discutirdes com os tolos, nem
para escolherdes (com arrogancia) os melhores assentos
nas reunioes. Quem fizer isso — o Fogo, o Fogo!»2.

1 Relatado por Imaam Al-Bukhaari (n26689) e Imaam Muslim (n21907).
2 Relatado por ibn Hibbaan no seu Sahih (n277), e Al-Haakim no seu
Mustad’rak (n2289), e ibn Maajah no seu Sunan (n254). a



Essas adverténcias proféticas sao mais do que
suficientes para corrigir qualquer pessoa sensata. No
entanto, infelizmente, muitos que hoje se intitulam Tullaab
Al-‘ilm (estudantes da Religidao) buscam o conhecimento
religioso com o intuito de alcangar estatuto social — e o seu
comportamento € prova clara disso. Devemos buscar
reftigio em Allaah contra isso!

2) A purificacao do coracao dos atributos imundos:

A pureza do coragao é um dos principais atributos que os
Tullaabul-"ilm (estudantes da Religidao) devem possuir. Um
coracao livre de inveja, arrogancia, rancor e ostentacao é
mais recetivo a verdade e mais apto a beneficiar-se do
conhecimento, como disse Allaamah ibn Jamaa’ah Al-Kinaani
(rahimahu Allaah):

“Que ele (ou seja, o estudante) purifique o seu coracio de
toda fraude, impureza, rancor, inveja, md crenca e mau
cardcter, para que se torne apto a receber o conhecimento,
memorizd-lo, compreender as subtilezas dos seus
significados e penetrar os segredos das suas profundezas.
Pois o conhecimento — como disse alguém —: ‘é a oragdo
do intimo, a adoragdo do coragdo e a aproximacdo do
interior’. Assim como a oragdo, que €é adoragdo dos
membros visiveis, ndo é vdlida sendo com a purificagio



externa do hadath (impureza ritual) e da sujidade, também
0 conhecimento — que é adoragdo do coragdo — ndo é
vdlido sendo com a purificacdo do coragdo dos atributos
imundos e da sujeira dos maus comportamentos.

Quando o coragdo é preparado e purificado para o
conhecimento, a sua béncdo manifesta-se e ele cresce — tal
como a terra que, quando preparada para a sementeira, faz
crescer e prosperar a plantacdo. Vem num hadith: «Por
certo, no corpo hda um pedaco de carne que, se estiver bom,
todo o corpo estard bom, e se estiver corrompido, todo o
corpo estard corrompido; em verdade, é o coracdo».

Sahl' disse: ‘Estd vedado de entrar a luz num coracdo,
enquanto tiver nele algo que desagrada a Allaah,
Glorificado seja’".

3) O uso devido do tempo:

O tempo € o principal tesouro do Taalibul-‘ilm
(estudante da Religiao), sendo, por isso, imperioso protege-
lo e ndo o desperdicar em futilidades. Infelizmente, muitos
Tullaabul-‘ilm na época atual desperdicam grande parte do
seu tempo com futilidades, principalmente nas chamadas

1 Ele é Abu Muhammad Sahl bin Abullaah At-Tusturi, um dos adoradores
devotos, faleceu no ano 283H.
Z “Tadhkirat As-Saami” de ibn Jamaa’ah (vol.1, pag.86).



“redes sociais”, ao ponto de alguns até perderem as oragoes

obrigatérias na mesquital!

Allaamah ibn Jamaa’ah Al-Kinaani (rahimahu Allaah)
aconselhou os Tullaabul-‘ilm (estudantes da Religiao) sobre
a importancia do tempo, dizendo:

"Que o estudante aproveite a juventude e os momentos da
sua vida para adquirir conhecimento, e ndo se deixe enganar
pelas ilusoes da procrastinacdo e das falsas esperancas;
pois cada hora que passa da sua vida ndo tem substituto
nem compensacao.

Que corte, tanto quanto possivel, os lagos e distracoes que
0 ocupam e os obstdaculos que o impedem de se dedicar
plenamente a busca do conhecimento, de se esforcar com
afinco e de se aplicar com seriedade — pois essas distracoes
sdo como assaltantes de estrada. Por isso, os primeiros
sabios recomendavam afastar-se da familia e da terra
natal, porque quando o pensamento se dispersa, torna-se
incapaz de alcancgar as verdades e as subtilezas profundas.
E [como disse Allaah, O Altissimo]:

33 § oS 2 2 ) Jaz G



4E Allaah ndo colocou para um homem dois coracoes dentro
do seu peitoy [Surah Al-Ahzaab: 4]. Por isso é dito que: O

conhecimento ndo te darda uma porgio dele até que lhe dés o
teu todo."

- O estudante deve também saber organizar o seu dia,
estabelecendo horarios adequados para a leitura, a
memorizacdo e a pesquisa, de forma equilibrada e
disciplinada. E sobre isso disse Allaamah ibn Jamaa’ah Al-
Kinaani (rahimahu Allaah):

“O melhor tempo para memorizar é na calada da noite, o
melhor tempo para pesquisa é nas primeiras horas
matinais, o melhor tempo para escrever é no meio do dia e o
melhor tempo para leitura e revisdo é a noite”>.

Al-Khatib Al-Baghdaadi® (rahimahu Allaah) disse:

“A memorizacdo da noite é melhor que a do dia, [e a
memorizacdao] com fome é melhor do que [memorizagiol
saciado!”*.

1 “Tadhkirat As-Saami” de ibn Jamaa’ah (vol.1, pag.87-88).

2 “Tadhkirat As-Saami” de ibn Jamaa’ah (vol.1, pag.89).

3 Ele é Abu Bakr Ahmad bin Ali, um dos famosos preservadores da Sunnah,
faleceu no ano 463H.

4 “Al-Jaami’ lil-Akhlaaq Ar-Raawi” de Al-Khatib Al-Baghdaadi (vol.1,

pag.150).



Contudo ndao ha mal o estudante ter tempo de

descanso, como disse Allaamah ibn Jamaa’ah (rahimahu
Allaah):

“Alguns dos grandes sdabios reuniam os seus companheiros
nos locais de repouso em alguns dias do ano, e trocavam
piadas uns com os outros naquilo que ndo era prejudicial
para eles na Religido e na integridade moral”!.

Portanto, deve haver equilibrio na organizacao e
gestaio do tempo do Taalibul-‘ilm, de modo a garantir
aproveitamento, constancia e progresso no seu caminho de

aprendizagem.
4) Evitar ma companbhia:

Sem duvida, os companheiros exercem uma influéncia tanto
positiva como negativa na vida do Taalibul-‘ilm. Por isso, é
fundamental que tenha muita atengao aqueles que escolhe
como companhia, pois 0 seu sucesso nesse percurso
depende, em grande parte, disso. Allaamah ibn Jamaa’ah
(rahimahu Allaah) alertou sobre isso dizendo:

“Principalmente se o seu companheiro for alguém que passa
o tempo nas brincadeiras e é pouco sensato, pois o cardcter
absorve-se...Mas se o estudante de fato precisar de um

1 “Tadhkirat As-Saami” de ibn Jamaa’ah (vol.1, pag.93).



companheiro, entdo que escolha um companheiro fiel,
religioso, temente, humilde, inteligente, fazedor de muito
bem e pouco mal, muito gentil, pouco argumentativo,
quando ele esquece o recorda, e quando ele recorda o auxilia,
quando ele necessita o socorre, e quando ele se aborrece ele
o pacienta. Sobre isso, foi relatado a partir de ‘Ali (que
Allaah esteja satisfeito com ele):

s g z o0 & o - or

S s o zo -~ s - 0%

P P O L B J"’t;'u‘/i

oLl o L 13 L. o dll 2l

Ndo tome por companheiro um ignorante,
E ai de ti e ai dele!

Quantos ignorantes arruinaram,

Sensato quando o tomou por companheiro!
O homem é medido por outro,

Com quem, lado a lado, caminha ao léu.”".

1 “Tadhkirat As-Saami” de ibn Jamaa’ah (vol.1, pag.94-95).



Muitos Tullaabul-"ilm caem em erro neste ponto, ao
pensarem que, ao serem criteriosos na escolha dos seus
companheiros, serao mal vistos por amigos de longa data.
Contudo, o verdadeiro estudante deve priorizar o que ¢
benéfico para a sua religido e o seu progresso no
conhecimento, mesmo que isso exija escolhas dificeis.



Etiquetas do estudante com o seu professor

1) Escolher um bom professor:

O professor ¢ a principal ponte entre o estudante e o
conhecimento. Uma ma escolha de professor pode ser causa
de desvio e perdicao para o aluno, razao pela qual é
essencial escolher Shaikhs de confiancga, que sigam a verdade
e estejam firmes na orientagao correta. Como foi enfatizado

pelo Imaam ibn Sirin! (rahimahu Allaah) no seu famoso dito:

“Por certo, este conhecimento ¢é [parte da] religido;
portanto, vede de quem tomais a vossa religido.”*

Allaamah ibn Jamaa’'ah (rahimahu Allaah) descreveu
detalhadamente o que o Taalibul-‘ilm deve fazer antes de
escolher o seu professor, dizendo:

“E imperativo que o estudante, antes de tudo, observe
cuidadosamente e recorra a Istikhaarah (consulta a Allaah)
quanto a pessoa de quem tomard o conhecimento e

1 Ele é Abu Bakr Muhammad bin Sirin Al-Anssaari Al-Bassri, um dos
famosos Imaam dentre os Taabi’in estudou com Abu Hurairah, Anas bin
Maalik e ibn ‘Umar e outros dentre os companheiros do Profeta £ (que

Allaah esteja satisfeito com todos eles), faleceu no ano 110H.
2 Relatado por Imaam Muslim na introdugdo do seu Sahih (vol.1, pég.ﬁ



adquirira boas qualidades e conduta. Que escolha, se
possivel, alguém cuja idoneidade esteja comprovada, cuja
compaixdo seja evidente, cuja nobreza de cardcter seja
conhecida, cuja castidade seja atestada, cuja integridade
seja reconhecida, e que seja o melhor no ensino e mais claro
na explicacdo. E que o estudante ndo deseje aumentar o seu
conhecimento a partir de alguém que careca de piedade, ou
de religido, ou de boas maneiras.”?

Os Salaf eram extremamente cautelosos e rigorosos
quanto aqueles de quem aprendiam a Religiao, como ilustra
Imaaam Abul-*Aaliyyah Al-Bassri? (rahimahu Allaah):

“Costumdvamos ir até um homem para aprendermos com
ele; entdo observdvamos a sua oragdo: se efetuasse [a
oracgdo] perfeitamente, sentdvamo-nos com ele e diziamos:
‘Em outras coisas, serd ainda mais perfeito.” Mas se
efetuasse [a oracdo] mal, levantavamo-nos e diziamos: ‘Em

7773

outras coisas, serd pior ainda.

1 “Tadhkirat As-Saami” de ibn Jamaa’ah (vol.1, pag.96).

2 Ele é Rafi’ bin Mihraan Ar-Riyaahi Al-Bassri, um dos Imaams dentre os
Taabi’in, faleceu no ano 106H.

3 Relatado por Ad-Daarimi (n2437).



Numa outra narracao a partir de Imaam Ibraahim An-
Nakha'i' (rahimahu Allaah) disse:

“Quando iam a um homem para aprender com ele,
observavam a sua oracdo, o seu comportamento e o seu
aspeto, e sO entdo tomavam dele o conhecimento."

- Mas também € necessdario procurar um professor que
possua verdadeiro conhecimento naquilo que ensina, sendo
firme na compreensao, preciso na transmissao e fiel as fontes
auténticas da Religido. O bom professor une competéncia,
fiabilidade e retidao no caminho, como disse Allaamah ibn
Jamaa’ah (rahimahu Allaah):

“Que [0 estudante] se esforce em procurar um Shaikh que
seja alguém com pleno conhecimento das ciéncias
isldmicas, que tenha beneficiado amplamente e convivido
por longos periodos com os Shaikhs fidveis do seu tempo —
e ndo alguém que apenas tenha aprendido a partir das
folhas dos livros, sem ter sido conhecido pela companhia
dos Shaikhs habeis.

Disse [Imaam] Ash-Shaafi’i (que Allaah tenha misericordia
dele): ‘Quem se dedica a aprendizagem da jurisprudéncia

1 Ele é Abu ‘Imraan Ibraahim bin Yazid An-Nakha'i, um dos famosos
Imaams dentre os Taabi’in, faleceu no ano 96H.
Z Relatado por Ad-Daarimi (n2435).



islamica por via dos livros, perde (ou desperdiga) as regras.”
E alguns [Salaf] diziam: ‘Dentre as maiores calamidades é
[a pessoal tornar-se sabio por wvia das folhas!’
ou seja, aqueles que aprenderam apenas por meio de livros
(sem se sentarem com o0s sabios).”!

Tudo isso indica que eles compreendiam que
aprender de alguém desviado ou pouco confidvel poderia
comprometer tanto o entendimento como a pratica da fé. Ao
contrario do que deveria ser, vemos na presente €poca
muitos mugulmanos a aprenderem com qualquer pessoa
que lhes aparece pela frente, sem investigarem o seu
historico académico ou a sua firmeza na Religido. Esta
negligéncia ¢ uma das causas pelas quais muitos
muculmanos se encontram hoje rodeados de confusao,
desvio e ignorancia.

2) Respeitar o seu professor:

Respeitar o professor é uma das chaves do sucesso do
estudante. Através do respeito e da valorizacao do Shaikh, o
conhecimento ¢ melhor absorvido, o coracao torna-se mais

1 “Tadhkirat As-Saami” de ibn Jamaa’ah (vol.1, pag.97).



recetivo e a béngao do saber € preservada. E sobre isso disse
Allaamah ibn Jamaa’ah (rahimahu Allaah):

“Que o estudante olhe para o seu Shaikh com olhos de
estima e acredite que ele possui um grau de perfei¢do’, pois
isso é mais propicio para que dele se beneficie. Um dentre
dos Salaf, quando ia ter com o seu Shaikh, dava caridade
antes e dizia: ‘O Allaah, oculta-me os defeitos do meu
Shaikh, e ndao me prives da béncdo do seu conhecimento!’

Disse o Imaam Ash-Shaafi’i (que Allaah tenha misericordia
dele): ‘Virava as folhas diante de [Imaam] Maalik com
suavidade, por respeito, para que ele ndo ouvisse o som do
papel!” E disse Ar-Rabi”? (rahimahu Allaah): ‘Juro por
Allaah, nunca ousei sequer beber dgua enquanto Ash-
Shaafi’i me olhava, por consideragio a ele.”

Consta que certo dia, um dos filhos do califa Al-Mahdi
assistiu a uma aula de Shurayk?, reclinando-se contra a
parede e fazendo-lhe uma pergunta sobre Hadith. Shurayk
ndo lhe respondeu. Repetiu a pergunta, e Shurayk voltou a

1 Perfeicdo relativa e ndo absoluta.

2 Ele é Ar-Rabi’ bin Sulaimaan Al-Muraadi, um dos companheiros de
Imaam Ash-Shaafi’i (rahimahu Allaah) e o que mais transmitiu o
conhecimento dele, faleceu no ano 270H.

3 Ele é Shurayk bin Abdullaah An-Nakha’i, um dos dentre os Salaf, faleceu

no ano 177H.



ignord-lo. O jovem disse entdo: ‘Estds a menosprezar os
filhos dos califas?” Ele respondeu: °‘Ndo. Mas o
conhecimento é mais nobre diante de Allaah para que eu o

17281

desperdice...

- O respeito do estudante para com o seu Shaikh inclui
também dirigir-lhe a palavra da forma adequada — com
cortesia, humildade e reveréncia. Deve evitar levantar a voz,
interromper, ou usar expressdes inadequadas,
demonstrando sempre consideracao pelo estatuto do
professor e pelo conhecimento que transmite. Essa atitude
nao apenas reflete boa educagao, mas também contribui
para a eficacia da aprendizagem e para a obtengao da béncgao
do saber. Disse ibn Jamaa’ah (rahimahu Allaah):

“E recomenddvel que o estudante ndo se dirija ao seu Shaikh
utilizando a segunda pessoa singular ('tu’) ou o pronome
direto (“teu’), nem o chame em voz alta a distancia, mas sim
diga: ‘O meu Sayyidi? (mestre)!’” ou “O Ustaadh
(professor)!... E também ndo deve referir-se ao seu Shaikh,
na sua auséncia, apenas pelo nome, mas sim menciond-lo
acompanhado de expressoes que transmitam respeito e
estima, como por exemplo: ‘Disse o Shaikh, ou disse o

1 “Tadhkirat As-Saami” de ibn Jamaa’ah (vol.1, pag.98-99).
2 Ndo é comum o uso desse termo na presente época.



Ustaadh tal e tal coisa..’ou outras expressoes
semelhantes.”!

- Por vezes, o estudante nao encontra ninguém para
aprender a Religidao senao um Shaikh de personalidade
rigida — e isso ndo deve ser motivo para abandonar a
aprendizagem. O verdadeiro Taalibul-‘ilm suporta com
paciéncia, buscando o beneficio do conhecimento,
independentemente do temperamento do seu Shaikh. Como
aconselha ibn Jamaa’ah nesses casos dizendo:

“Que o estudante tenha paciéncia com qualquer dureza que
possa provir do seu Shaikh, ou com um mau trato, e que isso
ndo o afaste de permanecer junto dele nem prejudique a sua
boa opinido sobre ele. Deve interpretar as acoes do seu
Shaikh — que a primeira vista parecem incorretas — da
melhor forma possivel. Se ocorrer uma frieza ou dureza da
parte do Shaikh, que o proprio estudante se antecipe
pedindo desculpa, demonstrando arrependimento e
procurando o perdio, atribuindo a culpa a si proprio e
assumindo a responsabilidade pela situacio. Pois isso é o
que melhor preserva o afeto do Shaikh, protege o seu

1 “Tadhkirat As-Saami” de ibn Jamaa’ah (vol.1, pag.98-99).



coragdo e é mais benéfico para o proprio estudante nesta
vida e na outra.”!

Isso é uma grande licdo de humildade que todo
Taalibul-‘ilm deve cultivar em si mesmo. Pois o objetivo
principal do estudante é aprender a sua Religido e, por meio
dela, alcancgar a salvagao neste mundo e no outro. Por isso, a
dureza ou o mau trato do professor torna-se algo
insignificante quando comparado com a grandeza do seu
proposito. Por isso alguns dentre os Salaf diziam:

“Quem ndo tiver paciéncia com a humilhag¢do do processo
de aprendizagem, passard a sua vida mergulhado na
escuriddo da ignorancia; mas quem for paciente com ela, o
seu destino serd a honra neste mundo e na outra vida.”?

Também disse um poeta:

Dne Sy O] Al ol ... dds g O] 1) o
“Suporta a tua doenca, se te afastares do médico dela

E suporta a tua ignorancia, se te afastares do professor.”?

1 “Tadhkirat As-Saami” de ibn Jamaa’ah (vol.1, pag.100).
2 [dem.
3 “Muhaadaraat Al-Udabaa” de Ar-Raaghib (vol.1, pag.53).



Imaam Ash-Shaafi’i (rahimahu Allaah) disse:

“Foi dito a Sufyaan bin ‘Uyaynah®: ‘"Hd pessoas que vém
aprender contigo dos confins da terra, e tu irritas-te com
elas; pode ser que se afastem de ti ou te abandonem.” Ele
respondeu ao interlocutor: ‘Entdo sdo tolos, tal como tu, se
abandonarem aquilo que lhes é benéfico por causa do meu

1449)

mau humor.

3) Dirigir-se corretamente ao seu professor:

E imperioso que o estudante saiba como se dirigir ao
seu professor, pois isso também ¢ uma das chaves para uma
aprendizagem bem-sucedida. Falar com respeito, escutar
com atencao e evitar interrupgdes sao atitudes que refletem
boa conduta e facilitam a transmissao do conhecimento.
Como disse Allaamah ibn Jamaa’ah (rahimahu Allaah) que o
Taalibul-"ilm:

“Deve dirigir-se ao Shaikh com boas maneiras, tanto
quanto possivel, e ndo deve dizer-lhe: ‘porqué?’, nem ‘nio
aceitamos isso’, nem ‘quem transmitiu isso?’, nem ‘onde

1 Ele é Sufyaan bin ‘Uyaynah bin Abi ‘Imraan Al-Kufi, um dos grandes
Imaams dos Atbaa’ Taab'’iin e preservadores da Sunnah, faleceu no ano

198H.

2 “Tadhkirat As-Saami” de ibn Jamaa’ah (vol.1, pag.101).



estd a sua fonte?” — nem expressoes semelhantes. Se quiser
beneficiar-se do ensinamento, deve ser gentil ao procurar
esclarecimentos, e é preferivel que coloque as suas duvidas
noutra sessdo, numa forma que indique desejo de
aprendizagem. Foi relatado de alguns dos Salaf que: ‘Quem
disser ao seu Shaykh: ‘porqué?’, nunca terd sucesso.” E
quando o Shaykh mencionar algo, ndo deve dizer: ‘foi isso
que disseste?’, ou ‘veio-me d mente algo diferente’, ou ‘ouvi
outra coisa’, ou ‘foi assim que fulano disse’, a ndo ser que
saiba que o Shaykh prefere esse tipo de partilha.

Do mesmo modo, ndo deve dizer: ‘fulano disse o contrdrio
disto’, ou ‘outro narrador transmitiu algo diferente’, ou
‘isso ndo estd correto’, nem expressoes do género. E se o
Shaikh insistir numa opinido ou num Dalil (prova textual),
e essa opinido ndo for clara para o estudante, ou estiver em
desacordo com o mais correto por esquecimento, o
estudante ndo deve mudar a expressdo do rosto ou dos
olhos, nem fazer gestos para os outros a demonstrar
reprovacdo ao que o Shaikh disse. Pelo contrario, deve
acolher a fala com uma expressio visivelmente respeitosa e
recetiva. Mesmo que o Shaikh, naquela situacdo, ndo esteja
certo devido a um lapso, distracdo ou limitacdo de andlise,
deve-se lembrar que a ‘Ismah (infalibilidade) entre os seres



humanos pertence apenas aos Ambiyaa’ (Profetas - que a
paz esteja sobre eles).

Deve ainda ter cuidado ao dirigir-se ao Shaikh, evitando
expressoes informais ou vulgares que algumas pessoas
usam no seu dia a dia, e que ndo sdo apropriadas para esse
tipo de conversa, como por exemplo: ‘O que é que tens?’,
‘Percebeste?’, ‘Ouviste?’, ‘Sabes disso?’, ‘O homem!’, E

expressoes semelhantes.”!

Se examinares essas etiquetas em muitos dos que se
atribuem a aprendizagem da Religidao na presente época,
veras que um grande ntimero deles age de forma contraria
a elas. Comportam-se com desrespeito, arrogancia e
negligéncia, esquecendo que o caminho do conhecimento
exige humildade, disciplina e boas maneiras.

1 “Tadhkirat As-Saami” de ibn Jamaa’ah (vol.1, pag.105-106).



Etiquetas do estudante nos seus estudos

E também fundamental que o estudante conheca as
etiquetas que deve observar durante o momento de estudo.
Isso inclui saber quais sdao as ciéncias prioritarias e a
metodologia do seu estudo, pois isso contribui para uma
aprendizagem eficaz e abencoada. Allaamah ibn Jamaa'ah
(rahimahu Allaah) disse que o Taalibul-‘ilm (o estudante da
Religiao):

“Deve comecar, antes de tudo, com o Livro de Allaah, O
Grandioso — esforcando-se para memorizd-lo com
perfeiciao e dedicar-se intensamente a compreender o seu
Tafsir (interpretacio) e as demais ciéncias relacionadas com
ele. Pois o Alcordo é a origem das ciéncias, a sua base e a
mais importante ciéncia.

Depois disso, deve memorizar, em cada drea do
conhecimento, um Mukhtasar (resumo) que reiina os
elementos principais dessa ciéncia — como por exemplo, o
Hadith e as suas ciéncias, os dois fundamentos (Usulul-Figh
e Usulud-Din), a Nahwu (gramdtica drabe) e a Sarf
(morfologia).



No entanto, ndo deve permitir que esses estudos o afastem
do Alcordo — da sua recitacio continua, da sua revisdo
frequente, e da leitura regular de um Wird (porgdo fixada)
todos os dias, ou de dois em dois dias, ou semanalmente,
conforme ja foi referido. E deve ter muito cuidado para nio
esquecer o que ja memorizou do Alcordo, pois existem
Ahaadith (narragées proféticas) que advertem severamente
contra isso.”!

- Bem como o Taalibul-"ilm:

“Deve ocupar-se com o estudo da explicacdo daquilo que
memorizou, junto dos Shaikhs, e deve precaver-se de
depender exclusivamente dos livros — em mnenhuma
circunstancia. E em cada ciéncia, deve procurar o Shaikh
que é o mais habilitado no ensino, o mais rigoroso na
transmissdo, o mais profundo na compreensdo e o mais
experiente na matéria — especialmente no livro que serd
estudado. Tudo isso depois de considerar as qualidades
exigidas no Shaikh, como a religiosidade, a retiddo, a
compaixdo pelo estudante, entre outras virtudes
mencionadas anteriormente.

1 “Tadhkirat As-Saami” de ibn Jamaa’ah (vol.1, pag.112).
2 [dem.



- O Taalibul-‘ilm deve ser sempre equilibrado em todos os
assuntos, incluindo os estudos. Por isso, nao deve forcar-se
a estudar matérias que excedem a sua capacidade cognitiva
no momento. O conhecimento deve ser adquirido de forma
gradual, respeitando o ritmo da mente e consolidando bem
os fundamentos antes de avangar para temas mais
complexos. E sobre isso Allaamah ibn Jamaa'ah (rahimahu
Allaah) disse:

“[O estudante] deve tomar, da memorizacdo e da
explicacdo, aquilo que consegue suportar e que estd ao
alcance da sua capacidade, sem exagerar a ponto de se
cansar, nem ser negligente a ponto de comprometer a
qualidade da assimilagdo...Deve acautelar-se, no inicio do
seu percurso, de se ocupar com as divergéncias entre 0s
‘Ulamaa (sabios) ou entre as pessoas em geral, tanto em
questoes de ‘Aqliyaat (matérias racionais) como de
Sam’iyaat (matérias reveladas), pois isso confunde a mente
e perturba o raciocinio.

Pelo contrario, deve comegar por dominar bem um iinico
livro numa uinica drea, ou, se tiver capacidade, vdrios livros
em diferentes disciplinas — mas sempre seguindo um iinico
método de estudo que o seu Shaikh aprove e recomende. E se
o método do seu Shaikh for apenas relatar os diversos
Madhaahib (escolas juridicas) e as divergéncias, sem adotar



uma posigdo propria clara, entdo — como advertiu o Al-
Ghazaali': "deve-se ter cuidado com esse tipo de Shaikh,
pois o seu mal é maior do que o seu beneficio.”?

- Outro ponto importante relacionado com a etiqueta na
aprendizagem ¢ que, embora seja recomendado ao Taalibul-
‘ilm respeitar o seu professor e as suas opinioes religiosas,
isso nao significa que deva segui-lo cegamente, ao ponto de
adotar até os seus erros. O respeito nao anula o senso critico
fundamentado, e o verdadeiro estudante deve sempre pesar
as evidéncias e seguir a verdade, independentemente de
quem a diga. Como frisou o Allaamah Abul-Hassan Al-
Mawaardi (rahimahu Allaah):

“Ndo ¢é apropriado que o Taalib Al-“ilm permita que o seu
respeito pela verdade que aprendeu de alguém o leve a
aceitar também as duvidas ou erros dessa pessoa.
Tampouco deve a sua intencdo de ndo causar embarago
levd-lo a seguir cegamente (Taqlid) aquilo que recebeu desse
Shaikh, sem discernimento.

1 Ele é Abu Haamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazaali At-Tussli,
racionalista (Ash’ari) e mistico (Sufi), falecido no ano 505H. A mengdo de
suas palavras sdbias aqui ndo implica necessariamente endosso de suas

crencas desviadas.

2 “Tadhkirat As-Saami” de ibn Jamaa’ah (vol.1, pag.113).



Pois é possivel que alguns seguidores exagerem no respeito
pelo seu ‘Aalim (sabio), a ponto de considerarem que a sua
palavra é, por si s6, um Dalil (prova), mesmo sem ele
apresentar evidéncia, e que a sua opinido pessoal é uma
Hujjah (argumento vdlido), mesmo sem fundamentacdo
textual. Isso pode levd-los a aceitar tudo o que dele recebem
sem questionamento, e, por vezes, essa opinido pode estar
incorreta — isolada em relacdo a verdade, ou fraca naquilo
em que supostamente concorda com os demais. E o
resultado disso pode ser que ninguém aceite deles aquilo
que, anteriormente, aceitavam dos seus proprios Shaikhs, e
sejam confrontados com exigéncias que ndo conseguem
sustentar, nem explicar devidamente, o que os enfraquece e
os deixa incapacitados para defender o que aprenderam.

Assim, acabam perdidos, sem impacto real, e tornam-se
fracos e incapazes, sem qualquer relevincia no verdadeiro
conhecimento.

Eu proprio presenciei um homem dessa categoria a debater
num Majlis Hafl (sessdo publica cheia), e o seu adversdrio
apresentou-lhe um argumento textual sélido e correto. A
resposta que ele deu foi: “Este argumento é invdlido; o
motivo da sua invalidade é que o meu Shaikh ndo o
mencionou. E tudo aquilo que o Shaikh ndo mencionou, nio

ha bem nele.”



O interlocutor ficou em siléncio, surpreendido,
especialmente porque o Shaikh em questdo era alguém
respeitado e digno de consideragdo. Na plateia, havia uma
parte do publico que partilhava com aquele ignorante a
mesma atitude cega, e entdo o debatedor virou-se para mim
e disse: “Por Allaah, ele silenciou-me com a sua ignordancia!
E todos os presentes que estavam isentos dessa ignordncia
alternavam entre escdrnio, surpresa e pedidos de protegio a
Allaah contra tal forma extrema de ignorancia.”!

Infelizmente, essa atitude ainda existe entre muitos
que se atribuem ao estudo da Religidao. Seguem cegamente
os seus professores ou figuras de referéncia, mesmo quando
estes erram, colocando a lealdade pessoal acima da verdade.
Esta postura contraria os principios da verdadeira
aprendizagem da Religido, que exige isencao, justica e
apego as evidéncias.

1“Adabud-Din wad-Duniya” de Al-Mawaardi (pag.121-122).



Etiquetas do estudante com os seus colegas

Dentre as etiquetas importantes para o Taalibul-‘ilm
estd a boa convivéncia com os seus colegas. Deve manter
entre eles um ambiente de respeito, cooperagao, humildade
e fraternidade, evitando rivalidades, invejas e disputas. O
caminho do conhecimento torna-se mais leve e produtivo
quando trilhado num ambiente de respeito mutuo. Sobre
isso Allaamah ibn Jamaa'ah (rahimahu Allaah) disse que o
Taalibul-‘ilm:

“Deve portar-se com boa conduta também com os presentes
no Majlis (sessdo de ensino) do Shaikh, pois esse
comportamento faz parte do respeito ao proprio Shaikh e a
honra da sua sessdo. Aqueles que estdo presentes sdo os seus
companheiros, por isso deve honrar os seus colegas,
respeitar os mais velhos e tratar com considerag¢do os seus
iguais.

Nao deve sentar-se no meio do Halaqah (circulo de estudo),
nem d frente de alguém, exceto em caso de necessidade, como
nos Majaalis At-Tahdith (sessées formais de transmissdo de
Hadith). Ndo deve separar dois colegas ou dois
companheiros sem a permissdo de ambos, nem sentar-se

acima de quem tem mais direito ao lugar.



E recomenddvel que os presentes acolham calorosamente
quem chega, abrindo espaco para ele, acomodando-se
melhor por causa dele, e honrando-o conforme se honra
quem é semelhante a ele. E se for-lhe dado um espaco num
lugar apertado, deve ajustar-se humildemente a ele.

Ndo deve ocupar demasiado espaco, nem dar o lado ou as
costas a alguém do circulo. Deve ter cuidado e atengio
especial quando o Shaikh estiver a dialogar com ele. Ndo
deve encostar-se ao vizinho nem apoiar o cotovelo no seu
lado, nem deve sair da formacdo do circulo, avancando ou
ficando para trds.

Também ndo deve falar durante a licdo de outro estudante
ou durante a sua propria, com assuntos que ndo estejam
relacionados ou que interrompam o raciocinio. E se alguém
comegar o seu Dars (ligdo), os outros ndo devem interromper
com comentdarios relacionados com outro estudo jd
terminado, nem com qualquer outro assunto — exceto com
permissdo do Shaikh e do colega que estd a apresentar.”!

- O Taalibul-"ilm deve também ser conselheiro dos seus
colegas, orientando-os com sinceridade, gentileza e
sabedoria sempre que necessdrio. A troca de conselhos

1 “Tadhkirat As-Saami” de ibn Jamaa’ah (vol.1, pag.119).



construtivos fortalece os lagos entre os estudantes, promove
o bem e protege contra erros e desvios no caminho do
conhecimento. Disse Allaamah ibn Jamaa'ah (rahimahu Allaah):

“Deve incentivar os restantes Tullaabul- ilm (estudantes da
Religido) a empenharem-se na busca pelo conhecimento da
Religido, orientd-los quanto ds fontes certas, afastar deles
as preocupacgoes que os distraiam, e tornar-lhes mais leves
as dificuldades do caminho.

Deve também partilhar com eles aquilo que alcangou de
Fawaaid (beneficios), Qawaaid (principios) e Ghawaarib
(pontos raros e subtis), além de aconselhd-los com
sinceridade em assuntos do Din (religido). Com isso, o seu
coracdo serd iluminado, e as suas acoes tornar-se-do mais
puras. Mas aquele que for avarento com os colegas, ndo verd
o seu conhecimento permanecer, e mesmo que permaneca,
ndo dard frutos. Isto foi confirmado pela experiéncia de
muitos dos Salaf.

Ndo deve vangloriar-se sobre eles, nem sentir-se orgulhoso
por ter uma mente brilhante, mas sim louvar Allaah * por
essa béngdo, e pedir-Lhe que a aumente, com gratiddo
continua.”?

1 “Tadhkirat As-Saami” de ibn Jamaa’ah (vol.1, pag.124).



As causas do fracasso na aprendizagem da Religiao

Para concluir, mencionarei a seguir algumas palavras
importantes dos Salaf sobre as causas comuns do fracasso na
aprendizagem da Religidao, para que o Taalibul-‘ilm sincero
se afaste delas e proteja o seu caminho:

1. Querer alcancar os niveis avancados do conhecimento
islamico sem passar primeiro pelas bases e fundamentos
essenciais.

- Disse o grande juiz e sabio, Abul-Hassan Al-Maawardi
(rahimahu Allaah):

“Saiba que as ciéncias islamicas tém inicios que conduzem
aos seus fins, e portas de entrada que levam ds suas
realidades. Por isso, o Taalibul-‘ilm deve comecar pelos
seus fundamentos para alcangar os seus desdobramentos, e
entrar pelas suas portas para atingir as suas verdades.

Ndo deve procurar o que estd no fim antes de dominar o
inicio, nem aspirar d realidade interior antes de passar pela
sua porta. Pois, quem assim procede, ndo alcancara os fins
nem conhecerda a verdade. De fato, uma construcdo sem
alicerces ndo se sustenta, e um fruto ndao se colhe sem antes

ter sido plantado.



Existem, porém, causas corruptas e motivos frdgeis que
conduzem ao fracasso:

- Entre elas estd o fato de que, por vezes, a pessoa possui
dentro de si uma motivacdo especifica ligada a um
determinado tipo de ciéncia, o que a leva a procurar
diretamente esse ramo e desviar-se das suas introducoes e
fundamentos. Como o exemplo de alguém que pretende
ocupar-se com a Qadaa (magistratura) para emitir Hukm
(julgamento) — entdo foca-se no Figh apenas no que diz
respeito a conduta do juiz, e as regras relacionadas com as
disputas e provas.

Ou alguém que deseja ser reconhecido como testemunha
credivel, e entdo limita-se a estudar os capitulos relativos
aos testemunhos — e assim torna-se conhecido por ignorar
aquilo que lida no fundo.

Quando atinge esse pouco [conhecimento], julga que ja
alcancou a maior parte do conhecimento da Religido, e
dominou aquilo que mais se divulga entre as pessoas, e
considera o que resta como algo obscuro, dificil de alcancar,
cujas profundezas sdo fadigosas de extrair e cuja busca
seria uma perda — tudo isso por causa da limitacdo da sua
Himmah (aspiracdo) ao que ja alcancou, e do seu
desinteresse pelo que deixou para trds.



E se essa pessoa fosse sincera consigo mesma, saberia que o
que deixou de aprender é mais importante do que aquilo que
aprendeu, pois cada parte do conhecimento religioso estd
ligado ao outro, e cada Baab (capitulo ou tema) depende do
que vem antes dele — de modo que os conteiidos finais sé se
sustentam com base nos fundamentos iniciais. E pode
acontecer que os fundamentos iniciais se sustentem por si
mesmos, mas quando se tenta alcangar os niveis avangados
ignorando os primeiros, acaba-se por perder tanto os
principios como os fins. Nesse caso, a pessoa ndo se livra da
censura, ainda que o que abandona os fins seja mais
repreensivel, aquele que ignora os principios também é
digno de critica.”?

Isso é algo amplamente testemunhado entre muitos
que hoje se atribuem ao estudo da Religiao. Alguns, por
exemplo, memorizaram regras sobre apostasia no Islao
(Tuakfir), mas, se forem questionados sobre assuntos basicos
da purificacao (1ahaarah), mal sabem responder! E outros se
ocupam com estudos de classificacao de hadith, mas nem
sequer dominam assuntos sobre o monoteismo (Tawhid)!
Isso revela um grave desequilibrio na aprendizagem, onde
se negligenciam os fundamentos enquanto se saltam para

1 “Adabud-Din wad-Duniya” de Al-Maawardi (pag.90).



temas complexos, contrariando a metodologia dos Salaf no
estudo gradual e estruturado do conhecimento.

2. Querer ser famoso ou alcancar prestigio com o seu
conhecimento.

Principalmente com a expansao do que chamam de
“redes sociais”, a busca pela fama tornou-se um objetivo
para muitos que se dizem Tullaabul-‘ilm (estudantes da
Religiao). Em vez de procurarem a aceitacao de Allash e a
divulgacao da Religiao de Allaah, procuram visualizagoes,
seguidores e elogios. Atitudes dessa natureza desvirtua a
intengao, corrompe os frutos do conhecimento e transforma
a busca do conhecimento sagrado numa vitrine para o ego,
o que € extremamente destrutivo para a alma do Taalibul-‘ilm
e para a comunidade em geral. E sobre isso Allaamah Abul-
Hassan Al-Maawardi (rahimahu Allaah) disse:

“Entre as causas do fracasso na busca pelo conhecimento da
Religido, esta o fato de a pessoa desejar ser conhecida e
famosa pelo seu conhecimento — seja com o intuito de obter
ganhos materiais, ou para alcancar prestigio e
reconhecimento social. Assim, passa a procurar no
conhecimento da Religido aquilo que o tornard conhecido
entre as pessoas — especialmente as Masaail Al-Jadal



(questoes polémicas e divergéncia) e os Turuq Al-Nadhar
(métodos argumentativos e 16gicos). Comega entdo a
ocupar-se apenas com o que ¢é objeto de Ikhtilaaf
(divergéncia entre os sabios), ignorando o que hd consenso
(Ittifaaq) — apenas para entrar em debate com base nas
divergéncias, sem sequer dominar os pontos de acordo. E
disputa com os adversdrios sem conhecer com clareza
qualquer Madh’hab (escola juridica) especifico.

Vi pessoalmente, entre essa classe, um grupo que aparentava
ter alcancado o conhecimento religioso, mas era apenas
uma aparéncia forcada, e ganharam fama como se fossem
verdadeiros especialistas. Mas quando entram em debate
com opositores, as suas palavras soam convincentes,
porém, se forem interrogados sobre os pontos claros do
proprio Madh’hab que alegam seguir, perdem-se
completamente. Chegam ao ponto de tropecar nas respostas
como quem caminha ds cegas, sem que se perceba acerto no
seu raciocinio, nem clareza ou solidez nas suas respostas.
Mesmo assim, ndo consideram isso uma falha, desde que
sejam capazes de ornamentar os seus discursos nos
Majaalis (sessoes piiblicas) com palavras bem elaboradas,
e cobrir o opositor com argumentos repetitivos e

decorativos.



No entanto, ignoram pontos das Madhaahib que até mesmo
um principiante conhece, e que sdo de dominio comum entre
os iniciantes na aprendizagem da Religido. Estdo, portanto,
constantemente entre o ruido que desvia e o erro que
humilha.”!

3. Arrogancia do mais velho em aprender o mesmo o que
0s mais novos aprendem.

A aprendizagem da Religido requer humildade,
independentemente da idade em que a pessoa inicia ou
continua os seus estudos. Por isso, o mais velho nao deve
sentir-se inferior se tiver de comecar pelos mesmos
fundamentos que os mais novos. Comegar pelo basico é
sinal de sabedoria, ndo de fraqueza. O Allaamah Abul-Hassan
Al-Maawardi (rahimahu Allaah) disse:

“Entre as causas do fracasso na busca pelo conhecimento da
Religido estd também negligenciar o estudo durante a
infancia, e depois, dedicar-se a ele ja em idade avancada.
Quando isso acontece, a pessoa sente vergonha de comegar
pelo mesmo ponto que comega uma criancga, e acha indigno
ser equiparada a um principiante inexperiente.

1“Adabud-Din wad-Duniya” de Al-Maawardi (pag.90-91).



Assim, inicia-se logo pelos niveis mais avancados do
conhecimento e pelas suas extremidades, preocupando-se
com 0s pormenores e as margens, apenas para tentar
superar a crianga iniciante e igualar-se ao estudante
veterano e experiente. Este é alguém que se contenta em
enganar-se a si mesmo, e se satisfaz com as ilusées criadas
pelo seu orgulho sensorial, pois o seu intelecto, se estivesse
desperto — e o de qualquer pessoa de bom senso —
reconhece o absurdo dessa abordagem, e denuncia a
falsidade dessa ilusdo, pois é algo que nem sequer pode ser
concebido racionalmente.

Ignorar aquilo com que se deve comegcar no caminho do
conhecimento é mais vergonhoso do que ignorar aquilo com
que se conclui esse caminho.”!

Ao concluir estas breves paginas, peco a Allaah, O
Altissimo, que conceda a mim e aos Tullaabul-‘ilm o sucesso
neste mundo e no outro, e que embeleze a mim e a todos os
Tullaabul-ilm com o bom caracter, a sinceridade e a firmeza
na verdade. E que os elogios e paz de Allaah estejam sobre o
Profeta Muhammad, a sua familia e os seus companheiros.

1 “Adabud-Din wad-Duniya” de Al-Maawardi (pag.92).



