


 Explicação dos Quatro Princípios - Por Shaikh Abdul-Aziz bin Baaz

NuralislamPublicacoes.Com 2

http://www.nuralislampublicacoes.com/


© NuralislamPublicacoes.Com
Primeira Edição: Ramadaan 1438H / Junho 2017

Termos de uso: Este livro foi publicado especificamente para ser distribuído gratuitamente. Os
responsáveis pela NuralislamPublicacoes.Com permitem que este livro, na sua presente forma e
sem alterações,  seja distribuído,  impresso, fotocopiado, reproduzido e/ou divulgado por meios
eletrónicos para fim de divulgação de seu conteúdo e não para obtenção de lucro. Qualquer um
que  deseje  citar  trechos  deste  documento  deve  dar  os  devidos  créditos  a
NuralislamPublicacoes.com, citando nominalmente a fonte,  e  não deve fazer,  de modo algum,
colocando a citação/imagem fora de contexto e sem se referir às fontes a dar-lhes os devidos
créditos.

«Ó vós que credes! Temei a Allaah como Ele deve ser temido e não morrais senão como
muçulmanos». [Surah Al-Imraan: 102]

_______________
Sobre este livro:  Esta é uma tradução completa da explicação de sua eminência Shaikh Abdul-
Aziz bin Baaz - que Allaah tenha misericórdia dele - sobre o livro “Al-Qawaaid Al-Arbaa” de Imaam
Muhammad bin Abdul-Wahhaab - que Allaah tenha misericórdia dele.

A explicação do Shaikh - que Allaah tenha misericórdia dele - é caracterizada por ser simples e
direta o que faz com que seja apropriado para todos leitores independentemente do seu nível de
conhecimento religioso.

Peço  a  Allaah  que faça  deste  trabalho  um  beneficio  para  os  muçulmanos  falantes  da  língua
portuguesa espalhados pelo mundo.

O Tradutor:
Abu Abdillaah Faisal bin Muhammad Al-Muzambiqy

Estudante da Faculdade de Pregação e Crença Islâmica na Universidade Islâmica de Medina
Madinah Nabawiyyah, Reino da Arábia Saudita

4/09/1438H

***

  Se você tem quaisquer correções, comentários ou questões sobre este livro, por favor,Se você tem quaisquer correções, comentários ou questões sobre este livro, por favor,
  entre em contacto connosco a partir do endereço eletrónico:entre em contacto connosco a partir do endereço eletrónico:

  info@nuralislampublicacoes.com  

mailto:info@nuralislampublicacoes.com


 Explicação dos Quatro Princípios - Por Shaikh Abdul-Aziz bin Baaz

Introdução de Shaikh Abdul-Aziz bin Baaz sobre “Os Quatro Princípios”

Em Nome de Allaah, Allaah é quem merece todos os louvores e elogios, que Allaah Elogie e Dê
sossego ao Mensageiro de Allaah, a sua família e os seus companheiros. Prosseguindo:

O autor - que  Allaah tenha misericórdia dele - nestes “Quatros Princípios” chamou atenção
sobre  princípios  muito  importantes,  portanto,  aquele  que  os  refletir  e  os  compreender
perfeitamente, então compreenderá qual é a religião dos politeístas, e compreenderá qual é a
Religião dos muçulmanos. A maioria das pessoas não conhecem estes princípios, razão pela
qual ficam confusos, sendo assim, acabam adorando sepulturas, defuntos, piedosos, árvores,
pedras, ao invés de adorarem Allaah, e eles pensam de que estão no caminho correto devido a
ignorância que eles têm no que diz respeito ao monoteísmo e a realidade do politeísmo.

O autor destes princípios é: o  Shaikh1, o  Imaam2 Muhammad bin Abdul-Wahhaab - que  Allaah
tenha  misericórdia  dele  -  o  revivificador  daquilo  que  foi  obliterado  da  religião  no  mundo
Islâmico nesta península3 na segunda metade do século 12 da emigração profética, e faleceu no
ano 1206 da emigração profética. 

1 [Nota do tradutor]: termo “shaikh” é um título de mérito dado ao sábio possuidor de vasto conhecimento nas
várias especialidades do conhecimento da Religião Islâmica, e somente os sábios que alcançaram esse título é que
têm a competência de atribuir esse título a quem dentre os sábios merecer esse título. O termo “ shaikh” é também
usado para designar uma pessoa idosa, um governante, um líder tribal ou um chefe de família.

2 [Nota do tradutor]: imaam é a pessoa que é tomada como exemplo a ser seguido, isso inclui os sábios, os líderes ou 
os governantes.

3 [Nota do tradutor]: alusão à península arábica.

NuralislamPublicacoes.Com 2

http://www.nuralislampublicacoes.com/


 Explicação dos Quatro Princípios - Por Shaikh Abdul-Aziz bin Baaz

O autor - que Allaah tenha misericórdia dele - disse:

“Peço a Allaah, O Generoso, O Senhor do Grandioso Trono, para que tome conta de ti  neste e noutro
Mundo, e que te abençoe onde quer que estejas, e que te coloque dentre aqueles que quando são dados
agradecem e quando são testados pacientam e quando cometem pecados se arrependem. Pois na verdade,
esses são os três sinais da felicidade.”

Explicação:

O autor -  que  Allaah tenha misericórdia dele -  disse:  “Peço a Allaah,  O Generoso,  O Senhor  do
Grandioso Trono, para que tome conta de ti neste e noutro Mundo, e que te abençoe onde quer que estejas
e que te coloque dentre aqueles que quando são dados agradecem, e quando são testados pacientam e
quando cometem pecados se arrependem. Pois na verdade, esses são os três sinais da felicidade.”

Na sua introdução o autor - que Allaah tenha misericórdia dele - juntou duas coisas: o benefício
do conhecimento e a prece à favor do estudante. Fazer prece à favor do estudante para que ele
seja  orientado e  o  beneficiar com o conhecimento,  isso constitui uma dentre as  formas do
conselho sincero. Não há dúvida de que o aluno prosperará se Allaah aceitar essa prece à favor
dele.

O seu dito: “e que te coloque dentre aqueles que quando são dados agradecem e quando são testados
pacientam  e  quando  cometem  pecados  se  arrependem.  Pois  na  verdade,  esses  são  os  três  sinais  da
felicidade”, sem dúvida de que essas três qualidades constituem as qualidades da felicidade. Caso
o crente se esforce em alcançar essas qualidades, então ele terá completado a sua felicidade,
sendo  assim,  ele  agradecerá  aquilo  que  Allaah lhe  der,  cumprirá  com  as  Suas  ordens  e
abandonará as Suas proibições, e quando cometer pecados, então pedirá perdão e se voltará
arrependido à  Allaah, isso é que constitui características do crente,  ou seja, quando é dado
agradece,  quando é testado pacienta  e  quando comete  pecado pede perdão.  E  sobre  isso o
Profeta  :disse صلى الله عليه وسلم

«Quão admirável é a situação do crente! Tudo o que lhe acontece constitui um bem para
ele,  e  ninguém  além  do  crente  alcança  isso.  Quando  lhe  acontece  algo  de  bom  ele
agradece, então isso tornasse num bem para ele, e quando lhe acontece algo de mal então
ele pacienta, e isso tornasse num bem para ele.»4

E  a  obrigação  do  crente  é  agradecer  Allaah nos  momentos  de  prosperidade,  quando  for
agraciado seja com a saúde ou a segurança ou a bênção de ser guiado para o Islaam ou a bênção
de ser concedido filhos ou a bênção de ser dado a riqueza, e assim por diante. Ele agradece a
Allaah obedecendo  as  Suas  ordens  e  abandonando  as  Suas  proibições,  isso  é  que  constitui
agradecimento, como Disse O Altíssimo: 

«Trabalhai ó família de  Dawud e  agradecei» [Surah Sabaa:  13],  ou seja,  obedecer as  Suas
ordens e se afastar das Suas proibições. 

O crente usa aquilo que lhe foi agraciado na obediência do Senhor - Glorificado e Exaltado Seja

4 Relatado por Imaam Muslim a partir da narração de Shuhaib - que Allaah esteja Satisfeito com ele - sob o número 
2999.

NuralislamPublicacoes.Com 3

http://www.nuralislampublicacoes.com/


 Explicação dos Quatro Princípios - Por Shaikh Abdul-Aziz bin Baaz

Ele - e nos momentos de aflições e dificuldades, como a doença, morte do filho ou de algum
familiar, e assim por diante, ele pacienta e tem esperança de que Ele o recompensará noutro
mundo. E ao invés dele ficar revoltado ele se mantém calmo, sendo assim, ele não bate a sua
face, não rasga a sua roupa, não faz invocações do tempo da ignorância5 e não profere palavras
indignas, pelo contrário, ele se controla e pacienta. E quando comete pecado, se apressa no
arrependimento e no pedido de perdão.

5 [Nota do tradutor]: alusão aos hábitos e costumes contrários aos ensinamentos do Islaam.

NuralislamPublicacoes.Com 4

http://www.nuralislampublicacoes.com/


 Explicação dos Quatro Princípios - Por Shaikh Abdul-Aziz bin Baaz

O autor - que Allaah tenha a misericórdia dele - disse:

“Saiba - que Allaah te guie para a Sua obediência - de que a hanifiyyah é a religião de Ibraahim (Abraão):
que consiste em adorares a Allaah, sendo monoteísta com Ele na Religião, como Ele - O Altíssimo - Disse:
«E não criei os jinn6 e os homens senão para Me adorarem». [Surah Ad-Dhaariyaat: 56]

Se  souberes  de  que  Allaah  te  criou  para  O  adorares,  então  fica  sabendo  de  que  a  adoração  não  é
considerada  como  tal  exceto  se  for  acompanhada  pelo  o  monoteísmo,  assim  como  a  oração  não  é
considerada como tal exceto se for acompanhada pela purificação. Portanto, se o politeísmo entrar na
adoração, então irá de a corromper da mesma forma como a impureza corrompe a purificação quando se
mistura com ela.

Então, se souberes de que quando o politeísmo se mistura com a adoração a destrói e invalida a ação, e de
que a pessoa que faz essa ação torna-se dentre os permanentes no Inferno, então saberás de que a coisa
mais importante para ti é conheceres isso, fazendo isso talvez Allaah te livre desse abismo: que é atribuir
parceiros a Allaah, o qual Allaah Disse:  «Com certeza, Allaah não perdoa que Lhe seja atribuído
parceiros,  mas perdoa tudo o que for além disso a quem Ele quer»  [Surah An-Nisaa: 116].  Isso
conhecendo os quatros princípios os quais Allaah - O Altíssimo - mencionou no Seu Livro.”

Explicação:

Se o crente souber de que se o politeísmo entrar no monoteísmo o corromperá da mesma forma
como a impureza quando se mistura com a purificação a corrompe, então o crente saberá de
que a  coisa  mais  importante  para ele  é  conhecer  a  realidade do  monoteísmo bem como a
realidade  do  politeísmo,  para  que  não  caia  no  politeísmo  acabando  por  destruir  o  seu
monoteísmo, a sua Religião e o seu Islaam.

Isto porque o monoteísmo é a Religião de Allaah, é o Islaam e é a orientação, sendo assim, caso
alguém fizer algo que constitua uma dentre as formas do politeísmo, então invalidará este
Islaam e invalidará esta Religião. Como por exemplo, chamar pelos mortos e pedir a ajuda deles
nas aflições, ou insultar a Religião ou insultar Allaah e o Seu Mensageiro صلى الله عليه وسلم ou difamar Allaah e
o Seu Mensageiro صلى الله عليه وسلم e difamar a Religião, ou abandonar aquilo que Allaah tornou obrigatório e
considerar lícito aquilo que Allaah considerou como ilícito, caso isso seja conhecido na Religião
por necessidade, como é o caso das relações sexuais ilícitas ou coisas do género. Caso a pessoa
pratique uma dessas coisas que anulam o  Islaam, então o  Islaam da pessoa tornasse nulo, da
mesma forma como aquele que faz uma dentre as coisas que anulam a purificação, como por
exemplo, a emissão de gazes intestinais ou a urina ou as fezes, isso anula a sua purificação. O
mesmo acontece com o seu monoteísmo e o seu  Islaam, caso ocorra na pessoa um dentre os
anuladores  do  Islaam,  então  isso  anulará  o  monoteísmo  e  o  Islaam.  Como  é  o  caso  do
muçulmano que insulta e difama  Allaah e a Religião, esse tornasse num descrente até ele se
arrepender. Da mesma forma como aquele que insulta Allaah tornasse num descrente, também
aquele nega a obrigação da Oração tornasse num descrente, bem como aquele que rejeita a
ilicitude das relações sexuais fora do casamento tornasse num descrente, bem como aquele que
pede o auxílio dos defuntos e faz promessas a eles também tornasse num descrente, e assim por
diante. Portanto, as coisas que anulam o Islaam invalidam o Islaam da mesma forma como as

6 [Nota do tradutor]: jinn são criaturas dentre a criação de Allaah criadas a partir da pura chama do Fogo. Dentre as
suas caraterísticas é que eles são invisíveis à espécie humana. E dentre eles existem crentes bem como descrentes.
E é a criação na qual o Shaytaan (Satanás) faz parte.

NuralislamPublicacoes.Com 5

http://www.nuralislampublicacoes.com/


 Explicação dos Quatro Princípios - Por Shaikh Abdul-Aziz bin Baaz

coisas que anulam a purificação invalidam a purificação.

E dentre as coisas que ti esclarecerão e explicarão a realidade da Religião é você aprender estes
princípios que vêm no Livro de Allaah, se você estudar e ponderar nisso, então ficará mais claro
para ti este tópico.

NuralislamPublicacoes.Com 6

http://www.nuralislampublicacoes.com/


 Explicação dos Quatro Princípios - Por Shaikh Abdul-Aziz bin Baaz

O Primeiro Princípio

O autor - que a Allaah tenha misericórdia dele - disse:
 
“O primeiro  princípio:  é  saber  de que os descrentes  os quais  o  Mensageiro  de Allaah ,combateu صلى الله عليه وسلم 
afirmavam de que Allaah - O Altíssimo - é O Criador, O Sustentador e O Controlador de todos os assuntos.
E afirmar isso não os fez de entrarem no Islaam. E a evidência disso é o Dito do Altíssimo: «Diga: quem
vos sustenta do céu e da terra? A quem pertence a audição e as vistas? E quem faz sair o vivo do
morto e morto do vivo? E quem controla os assuntos? Então dirão: Allaah! Diga: então porquê não
temeis?». [Surah Yunus: 31]”

Explicação:

O  primeiro  princípio  é  você  saber  de  que  os  descrentes  os  quais  foram  combatidos  pelo
Mensageiro de Allaah صلى الله عليه وسلم e os Companheiros do Profeta - que Allaah esteja Satisfeito com eles -
estavam de acordo com o Monoteísmo de Allaah no que concerne ao Seu Senhorio, ou seja, eles
acreditavam de que  Allaah é O Criador, O Sustentador e O Controlador dos assuntos deles, e
sobre isso eles não tinham nenhuma dúvida. 

E os ignorantes dentre os muçulmanos na presente época pensam de que se a pessoa acreditar
nessa categoria do monoteísmo então isso é suficiente, ou seja, caso a pessoa acredite de que
Allaah é O Criador, O Sustentador, e de que Ele é o seu Senhor, [então a pessoa fica muçulmana],
não há dúvida de que isso constitui uma pura ignorância. Pois nesse caso, os politeístas [da
época  do Profeta [صلى الله عليه وسلم   tinham mais  conhecimento do que eles.  [Para  os  politeístas  da  nossa
época] caso uma pessoa acredite no Senhorio de Allaah e diz: “Allaah é O meu Senhor, O meu
Criador e O meu Sustentador”, acreditam de que isso é suficiente [para a pessoa entrar no
Islaam],  enquanto  isso não é  suficiente.  Isso porque os  politeístas  [da  época do Profeta [صلى الله عليه وسلم
acreditavam também nisso, como Allaah - O Altíssimo - Disse: 

«E caso os questiones: quem é que os criou? Certamente que dirão: Foi  Allaah! Então
porque é que dão as costas [a adoração de Allaah e adoram outros além Dele]?». [Surah Az-
Zukhruf: 87] 

E Disse: 

«E caso os questiones:  quem é que criou os céus e a terra e subjugou o sol  e  a lua?
Certamente que dirão: foi Allaah» [Surah Al-Ankabut: 61]. Portanto, os politeístas [da época do
Profeta  .acreditavam nisso (i.e. na Unicidade de Allaah no Seu Senhorio) [صلى الله عليه وسلم

Disse O Altíssimo:  «Diga»,  ou seja,  ó  Muhammad:  «Diga: quem vos sustenta do céu e da
terra? A quem pertence a audição e as vistas? E quem faz sair o vivo do morto e o morto
do vivo?  E  quem controla  os  assuntos?  Então  dirão:  Allaah!  Diga:  então  porquê não
temeis?». [Surah Yunus: 31] 

O versículo quer dizer: sendo que vocês reconhecem isso, então porque é que não têm medo da
vossa  associação  de  parceiros  a  Allaah,  e  se  voltam  ao  monoteísmo  e  a  verdade?!  Eles
conheciam esses aspetos, e acreditavam no Direito de Allaah nisso, e mesmo sendo esse o caso

NuralislamPublicacoes.Com 7

http://www.nuralislampublicacoes.com/


 Explicação dos Quatro Princípios - Por Shaikh Abdul-Aziz bin Baaz

eles  não  entraram  no  Islaam,  por  conseguinte  nada  dessa  crença  os  beneficiou,  daí  que  o
Profeta صلى الله عليه وسلم os combateu porque eles não tomaram somente Allaah na adoração, pelo contrário,
associaram Allaah juntamente com o Laat, a Uzza, a Manaat7 e outros vários ídolos.

Portanto, o verdadeiro monoteísmo é a pessoa dirigir todas as formas de adoração somente à
Allaah, e a crença de que Ele é O Único que merece a adoração e mais ninguém. E dentre as
coisas que ti esclarecerão isso é que os próprios politeístas diziam: “nós não os invocamos e não
nos dirigimos a eles (i.e. aos ídolos) exceto para pedirmos que eles nos aproximem e intercedam
a nosso favor perante Allaah!”

7 [Nota do tradutor]: eram nomes dos principais ídolos adorados pelos politeístas árabes.

NuralislamPublicacoes.Com 8

http://www.nuralislampublicacoes.com/


 Explicação dos Quatro Princípios - Por Shaikh Abdul-Aziz bin Baaz

O Segundo Princípio

O autor - que Allaah tenha misericórdia dele - disse:

“O segundo princípio: é saber de que eles (i.e. os politeístas) diziam: “Nós não os invocamos e não nos
dirigimos  a  eles  (i.e.  aos  ídolos)  exceto  para  pedirmos  a aproximação  e  a  intercessão [deles  perante
Allaah].”

A evidência de que eles procuravam a aproximação de Allaah por via dos ídolos é o Dito do Altíssimo: «E
aqueles que tomam além dEle socorredores, [dizem]: não os adoramos exceto para que eles nos
possam aproximar de Allaah». [Surah Az-Zumar: 3]

E a evidência de que eles pediam a intercessão dos ídolos é o Dito do Altíssimo:  «E adoram além de
Allaah o que não os prejudica e nem os beneficia,  e dizem: esses são os nossos intercessores
perante Allaah». [Surah Yunus: 18]

Existem dois tipos de intercessão: a intercessão rejeitada e intercessão aceite. A intercessão rejeitada é
aquela que é pedida a outro além de Allaah naquilo que somente Allaah é capaz. A evidência disso é o Dito
do Altíssimo: «Ó vos que credes! Gastais daquilo que vos concedemos antes que chegue um Dia no
qual  não  haverá  vendas  nem  amizades  e  nem  intercessão.  E  os  descrentes  é  que  são  os
opressores». [Surah Al-Baqarah: 254]

Quanto a intercessão aceite,  é aquela que é pedida somente em Allaah. O intercessor é honrado pela
intercessão, e o intercedido é aquele que Allaah está Satisfeito com os seus ditos e as suas ações, após ser
dado a permissão, como Disse O Altíssimo:  «Quem é esse capaz de interceder perante a Ele exceto
com a Sua permissão?». [Surah Al-Baqarah: 255]”

Explicação:

Quer dizer, eles (i.e. os politeístas da época do Profeta diziam: “[a nossa adoração aos ídolos] (صلى الله عليه وسلم
não quer dizer que nós acreditamos que eles são capazes de criar ou de dar sustento ou de
controlar os assuntos ou de que eles é que dão a vida e a morte. Nada disso, esse não é o nosso
objetivo [quando os adoramos]. Pois estamos cientes de que somente Allaah Azza wa Jall é que é
capaz disso tudo. O nosso verdadeiro objetivo quando os adoramos é para que eles intercedam à
nosso favor perante  Allaah, para que possamos estar bem perto de  Allaah, pois eles (i.e.  os
santos, piedosos, profetas, etc) são melhores do que nós, eles são religiosos, são obedientes e
possuem ações virtuosas. Razão pela os adoramos e os pedimos o socorro nas aflições para que
possam nos aproximar de Allaah, bem como para intercederem à nosso favor. Pois eles são os
melhores e os mais orientados do que nós.” Isto é o que Allaah Disse sobre eles no  Surah Az-
Zumar: 

«Sem dúvida, somente  Allaah é Quem merece a pura devoção. E aqueles que tomaram
além Dele protetores e socorredores, (dizem): “nós não os adoramos senão para que eles
nos possam aproximar de Allaah”». [Surah Az-Zumar: 3]

Significa que eles diziam: “nós não os adoramos, ou seja, os profetas e os santos, exceto para
que eles nos aproximem de Allaah, ou seja, nos não os adoramos pelo fato deles serem capazes

NuralislamPublicacoes.Com 9

http://www.nuralislampublicacoes.com/


 Explicação dos Quatro Princípios - Por Shaikh Abdul-Aziz bin Baaz

de criar ou de dar sustento, não é esse o motivo que nos faz os adoramos, mais sim nós os
adoramos para que eles possam nos aproximar de Allaah.” 

O Altíssimo Disse:

«Certamente que  Allaah os julgará sobre aquilo que eles divergiam. Pois na verdade,
Allaah não guia aquele que é mentiroso descrente». [Surah Az-Zumar: 3]

Nesse versículo Allaah os chamou de mentirosos e descrentes. Portanto, isso mostra de que a
adoração que eles  dirigiam a eles (i.e.  outros além de Allaah) com o objetivo de pedirem a
aproximação de Allaah, isso constitui uma forma de descrença. Por mais que eles não diziam de
que  aquilo  que  eles  adoravam  tinham  a  capacidade  de  criar  ou  de  sustentar.  A  partir  do
momento que eles (i.e. os politeístas da presente época) invocam (os piedosos ou os santos),
pedem o socorro neles nas aflições, fazem promessas a eles e degolam animais com o objetivo
de que fazendo isso eles (i.e. os santos e os piedosos) os aproximarão de Allaah, ou de que eles
irão de interceder à favor deles, então não há dúvida de que esta era a mesma descrença que os
politeístas [da época do Profeta cometiam. É por isso que Allaah os chamou de mentirosos [صلى الله عليه وسلم
descrentes, ou seja, eles mentiram o fato de que a adoração aos ídolos os aproximava de Allaah,
e tornaram-se descrentes por fazerem esta ação. O Glorificado Disse: 

«E adoram além de Allaah o que não os prejudica e nem os beneficia, e dizem: “esses são
os nossos intercessores perante Allaah”». [Surah Yunus: 18].

Portanto, eles estavam cientes de que aquilo que eles adoravam não eram capazes de beneficiar
ou prejudicar, e mesmo assim diziam: “de que eles (i.e. o que eles adoravam) intercederiam à
favor deles”, eles estavam cientes disso. E Allaah, O Magnifico, O Altíssimo, Disse: 

«Sendo assim, nem a intercessão dos intercessores os beneficiará». [Surah Al-Muddathir: 48]

E Allaah - O Altíssimo - Disse: 

«E não haverá para os politeístas familiares que os beneficiarão e nem intercessores que
intercederão à favor deles». [Surah Al-Ghaafir: 18]

O politeísmo que eles cometeram invalidou a existência da intercessão à favor deles, e mesmo
que isso existisse, então não os beneficiaria. Pelo contrário isso seria um prejuízo para eles,
somente o que pode os beneficiar [os  politeístas da nossa época] é eles  se arrependerem a
Allaah, e ficarem firmes sobre o monoteísmo, e adorarem somente  Allaah, e deixarem de O
associarem parceiros na adoração, isto sim é que os beneficiará: tomarem Allaah como O Único
na adoração, como é o significado de “Laa illaaha illaa Allaah” (não existe divindade digna da
verdadeira adoração exceto Allaah), quer dizer, se dirigirem somente para Allaah na adoração,
[e isso abrange]: a invocação, o medo, a esperança, o abate de animal, as promessas, isso tudo
deve ser dirigido somente para Allaah, e não associarem nada com Allaah, seja isso um Profeta
enviado ou um Anjo próximo ou um  Jinn ou seja o que for, isto é que constitui a Religião de
Allaah.

E os politeístas os quais o Profeta صلى الله عليه وسلم combateu cometeram o que isso indica, ou seja, desviaram
a adoração para outros além de Allaah. O monoteísmo, a Religião e o Islaam é direcionar todas

NuralislamPublicacoes.Com 10

http://www.nuralislampublicacoes.com/


 Explicação dos Quatro Princípios - Por Shaikh Abdul-Aziz bin Baaz

as formas de adoração somente para Allaah e não direcionar isso para outros além Dele, por
mais  que  ele  reivindique  que  essa  outra  divindade  não  é  capaz  de  criar  ou  de  sustentar.
Enquanto ele direcionar formas de adoração para essa divindade, então ele cometeu uma forma
de descrença,  por mais que ele acredite que essa divindade não é capaz de criar ou de dar
sustento, pois os politeístas [da época do Profeta acreditavam também nisso e sabiam de [صلى الله عليه وسلم 
que as suas divindades não eram capazes de criar ou de dar sustento, e de que eram pobres e
eram possuídas, mesmo assim Allaah não os escusou com isso, pelo contrário, os considerou
como sendo descrentes por eles pedirem a intercessão a outros além de Allaah.

Com isso queremos dizer de que a invocação a outros além de Allaah, o pedido de socorro
noutros além de Allaah nas aflições e o desvio de algumas dentre as formas de adoração para
outros além de Allaah, isso torna o servo num politeísta. Por mais que ele acredite que Allaah é
O Criador, O Sustentador, O Controlador de tudo, e assim por diante, por mais que ele acredite
que  as  suas  divindades  não  beneficiam  e  nem  prejudicam.  Mas  ele  somente  pretende  a
intercessão deles,  ou quer que eles  o  aproximem de Allaah,  esses  todos  argumentos  não o
colocam livre do politeísmo.

Portanto, aquele que adora o Badawi, ou adora o Shaikh Abdul-Qaadir Al-Jilaani, ou até mesmo
adora o Mensageiro صلى الله عليه وسلم, ou adora um ídolo ou um jinn, e diz: “eu acredito que ele me aproximará
de Allaah, e não acredito que ele é capaz de criar ou de dar sustento.” Esse tipo de pessoa deve
ser  esclarecido  de  que  isso  constitui  descrença  maior,  e  de  que esta  era  a  religião  que os
politeístas se apegavam. Allaah - O Altíssimo - Menciona o que eles diziam: 

«Nós não os adoramos exceto para que eles nos aproximem bem perto de Allaah». [Surah
Az-Zumar: 3]

Sendo assim, é obrigatório a pessoa estar em alerta sobre esta religião, ou seja, a religião dos
politeístas, e fazer o verdadeiro arrependimento e se livrar do politeísmo, e ensinar aquele que
não compreende isso dentre os seus irmãos muçulmanos, os seus familiares e os membros da
sua  casa.  E  ele  deve  ser  ativo  na  divulgação  da  Religião,  e  deve  ser  diligente  em  fazer
compreender isso. E quanto as palavras dos politeístas: de que as divindades que eles adoram os
aproximam de Allaah, e de que eles não intencionam nas suas adorações o fato deles serem
capazes de beneficiar ou prejudicar, mas sim a intenção deles é de obterem a intercessão deles
e  que  eles  os  aproximem  de  Allaah,  isto  é  que  constitui  politeísmo  maior.  O  fato  deles
intencionarem procurar a aproximação de Allaah e obterem a intercessão deles perante Allaah,
foi o motivo que os levou a desviarem a adoração para essas divindades, e esta ação constitui o
politeísmo maior.

NuralislamPublicacoes.Com 11

http://www.nuralislampublicacoes.com/


 Explicação dos Quatro Princípios - Por Shaikh Abdul-Aziz bin Baaz

O Terceiro Princípio:

“É saber de que o Profeta صلى الله عليه وسلم foi enviado a um grupo de pessoas com diferentes formas de adoração,
dentre eles havia quem adorava: Anjos, Mensageiros, piedosos, pedras, árvores e havia dentre eles quem
adorava o sol e a lua. O Mensageiro de Allaah combateu a todos eles sem fazer distinção sobre eles. A صلى الله عليه وسلم
evidência disso é o Dito do Altíssimo:  «E combatei-os até que não haja fitnah e que a religião seja
exclusiva de Allaah». [Surah Al-Baqarah: 193]

E a evidência de que eles adoravam o sol e a lua é o Dito do Altíssimo: «E dentre os Seus Sinais são: a
noite e o dia, o sol e a lua. Não se prostreis para o sol e nem para a lua, mas sim se prostrai a
Allaah, Aquele que os criou (i.e. o sol e a lua), se vós a Ele adorais». [Surah Fussilat: 37]

E a evidência de que eles adoravam os Anjos é o Dito do Altíssimo: «E Ele não vos ordena a tomarem os
Anjos e os Mensageiros como vossos senhores». [Surah Al-Imraan: 80]

E a evidência de que eles adoravam os Mensageiros é o Dito do Altíssimo: «E quando Allaah Disser: Ó
Jesus filho de Maria! Por acaso disseste as pessoas: “tomem a mim e a minha mãe como duas
divindades além de Allaah?” Dirá: “Soberano Sejas! Não me convém dizer o que não tenho direito.
Se eu dissesse, com certeza que Tu saberias. Pois na verdade, Sabes o que está no meu íntimo, e
eu não sei o que está no Seu Íntimo. Na verdade, Tu és O Conhecedor do oculto”» . [Surah Al-
Maaidah: 116]

E a evidência de que eles adoravam os piedosos é o Dito do Altíssimo: «Esses nos quais eles invocam,
buscando formas  de  se  aproximarem do seu Senhor:  quem dentre  eles  é  o  mais  próximo!  E
anseiam a Sua Misericórdia e temem o Seu Castigo». [Surah Al-Israa: 57]

E a evidência de que eles adoravam as pedras e as árvores é o Dito do Altíssimo: «Considerais o Laat, a
Uzza e a Manaat como sendo outras três divindades?!». [Surah An-Najmi: 19-20]

E a narração de Abi Waaqid Al-Laythi - que Allaah esteja Satisfeito com ele - onde disse: “Saímos com o
Profeta para Hunayni, sendo que nós acabávamos de sair da descrença. Os politeístas tinham صلى الله عليه وسلم
uma árvore  na qual  eles  eram muito apegados  a  ela,  penduravam as  suas  armas sobre ela
[procurando  bênção  dela],  chamavam  de  dhaat  anwaat.  Então  passámos  por  uma  árvore  e
dissemos: “Ó Mensageiro de Allaah arranje-nos uma dhaat anwaat assim como eles têm dhaat
anwaat...”8

8 Relatado por At-Tirmidh (nº2180), An-Nassai (nº346), ibn Maajah (94/15) e Imaam Ahmad (218/5), foi autenticado
por Ibn Hajar em al-Isbaah (4/216).

NuralislamPublicacoes.Com 12

http://www.nuralislampublicacoes.com/


 Explicação dos Quatro Princípios - Por Shaikh Abdul-Aziz bin Baaz

O Quarto Princípio:

É saber de que os politeístas da nossa época são piores no seu politeísmo do que os seus ancestrais, pois os
seus ancestrais associavam parceiros a Allaah somente nos momentos de bem-estar, e eram monoteístas
nos momentos de aflição. Enquanto que os politeístas da nossa época o seu politeísmo é constante, seja
nos momentos de bem-estar, bem como nos momentos de aflição. A evidência disso é o Dito do Altíssimo:
«E quando sobem nas embarcações invocam a Allaah, sendo monoteístas com Ele na Religião. Mas
quando Ele  os  traz seguros  para terra,  então O associam parceiros  na adoração» . [Surah  Al-
Ankabut: 65]

E Allaah sabe melhor, que Allaah Elogie e Dê paz ao nosso o Profeta Muhammad, a sua família e os seus
Companheiros.”

Explicação: 

Este é o terceiro princípio, que é saber de que o Profeta foi enviado a um povo que tinha صلى الله عليه وسلم 
diversas formas de adoração, e em seguida ele mencionou o quarto dentre os quatro princípios,
os  quais  aquele  que  os  ponderar  e  os  compreender  perfeitamente,  então  compreenderá  a
religião dos politeístas e compreenderá a Religião dos muçulmanos e saberá distinguir entre
eles. Estes princípios são muito importantes e bem claros, neles o autor - que Allaah tenha
misericórdia dele - clarificou a realidade do politeísmo e a realidade do que os politeístas estão
apegados,  bem como esclareceu nestes  princípios  a  realidade daquilo  na qual  o  Profeta صلى الله عليه وسلم 
chamou e orientou as pessoas, e o motivo no qual Allaah o enviou.

Aquele  que  ponderar  nestes  quatro  princípios  como  deve  ser,  então  ele  conhecerá  com
discernimento a religião dos politeístas e a Religião dos Mensageiros.

Foi  mencionado  anteriormente  o  primeiro  princípio,  clarificando  de  que  os  politeístas
afirmavam a Unicidade de Allaah no Seu Senhorio, e de que eles não negavam de que Allaah é O
Criador, O Sustentador, O Controlador de tudo, Ele é quem dá a vida e Ele é quem dá a morte,
Ele é O Sustentador dos servos, eles conheciam isso tudo, razão pela qual afirmavam isso.

Quando foram questionados: «E caso os questiones: quem é que vos criou? Certamente que
dirão: foi Allaah!» [Surah Az-Zukhruf: 87] como foi mencionado anteriormente:  «Diga: quem
vos sustenta do céu e da terra? A quem pertence a audição e as vistas? E quem faz sair o
vivo do morto e morto do vivo? E quem controla os assuntos? Então eles dirão:  Allaah!
Diga: então não temeis?». [Surah Yunus: 31] 

E  no  segundo  princípio  mencionou  de  que  eles  (i.e.  os  politeístas)  diziam:  “nós  não  os
invocamos  e  não  nos  dirigimos  a  eles  exceto  para  pedirmos  a  aproximação de  Allaah  e  a
intercessão”, ou seja, eles não se dirigiriam a eles por acreditarem de que eles são capazes de
criar ou de dar o sustento, não foi por esse motivo que eles se dirigiram a eles, pois eles sabiam
de que O Criador e O Sustentador É Allaah. Mas sim os adoravam na esperança de obterem a
intercessão e aproximação deles e que eles os aproximassem de Allaah. Allaah - O Altíssimo -
Disse mencionando as palavras deles: 

NuralislamPublicacoes.Com 13

http://www.nuralislampublicacoes.com/


 Explicação dos Quatro Princípios - Por Shaikh Abdul-Aziz bin Baaz

«Nós não os adoramos exceto para que eles nos aproximem bem perto de Allaah». [Surah
Az-Zumar: 3] 

«E dizem: “eles são nossos intercessores perante Allaah”». [Surah Yunuss: 18]

Este é que era o politeísmo deles, diziam: “nós os invocamos e nos dirigimos a eles para que eles
nos possam aproximar de Allaah, para que eles possam interceder à nosso favor perante Allaah,
e Allaah é O Sustentador, O Criador, Glorificado e Exaltado Seja Ele.”

Mas quanto ao politeísmo dos politeístas contemporâneos,  o seu politeísmo é constante: no
bem-estar e na aflição, seja esse politeísmo para com os Profetas ou para com outros além
deles, alguns deles até chegaram ao ponto de cometer o politeísmo na Unicidade de Allaah no
Seu Senhorio, acreditando de que alguns dentre os sábios e piedosos controlam o universo e de
que têm poderes sobre as pessoas. E isso constitui insensatez e perdição do intelecto, razão pela
qual tornaram-se nos mais imbecis e nos que possuem menos capacidade de raciocino e nos que
mais cometem politeísmo do que os politeístas ancestrais. 

O  autor  mencionou  sobre  a  intercessão  de  forma detalhada,  de  que  existem  dois  tipos  de
intercessão:

1.  Intercessão admissível: é aquela que é autorizada por Allaah e Ele está Satisfeito com ela,
como é caso da intercessão do Profeta صلى الله عليه وسلم para os que estarão a espera do julgamento no Dia da
Ressurreição para que sejam julgados com a Sua permissão - Glorificado Seja Ele.9

2. Intercessão falsa: é a intercessão que os politeístas pedem a outros além de Allaah, pedem
isso àqueles que eles seguem dentre os Profetas, os piedosos, os anjos, os  jinn, as árvores e as
pedras, esta é a intercessão inválida. Sobre isso Allaah - O Altíssimo - Disse:

«E nem a intercessão dos intercessores os beneficiará». [Surah Al-Muddathir: 48]

Bem como O Altíssimo Disse: 

«E não haverá para os politeístas familiares que os beneficiarão e nem intercessores que
intercederão à favor deles» [Surah Al-Ghaafir: 18], esta intercessão é inválida, pois eles foram
pedir noutros além de Allaah e usaram o politeísmo como meio para tal,  razão pela qual a
intercessão foi rejeitada.

Em seguida, ele mencionou no terceiro princípio: de que o Profeta surgiu num povo com صلى الله عليه وسلم 
diversas formas, tipos e níveis de politeísmo, dentre eles havia quem adorava os Profetas, os
Anjos, os santos, os jinn, as árvores, as pedras, o sol e a lua. O Profeta صلى الله عليه وسلم combateu todos eles
bem como os Companheiros do Profeta - que Allaah esteja Satisfeito com eles – combateram a
eles sem fazerem distinção sobre eles (i.e. sobre os politeístas). O autor mencionou o versículo
que prova isso, como por exemplo o Dito do Altíssimo: 

9 Parte da narração comprida e famosa sobre a intercessão relatada por Bukhaari e Muslim a partir da narração de
Anas - que Allaah esteja Satisfeito com ele - relatado por Bukhaari no Livro do Monoteísmo, capítulo: “A Fala do
Senhor Azza wa Jall com os Profetas e outros no Dia da Ressurreição” sob o número 7510 e Muslim no Livro da
Fé, capítulo: “Os habitantes do Paraíso com aposento no Paraíso mais em baixo” sob o número 193.

NuralislamPublicacoes.Com 14

http://www.nuralislampublicacoes.com/


 Explicação dos Quatro Princípios - Por Shaikh Abdul-Aziz bin Baaz

«E Ele não vos ordena a tomarem os Anjos e os Profetas como senhores. Como é possível
Ele vos ordenar a descrença depois de serdes muçulmanos?!». [Surah Al-Imraan: 80]

Ele Considerou a adoração dos Anjos  e  dos Profetas como sendo descrença,  e mencionou a
história de Jesus com os cristãos:  «Não disse a eles exceto aquilo o qual me ordenaste a
dizer: “adorem Allaah, O meu e O vosso Senhor!” E fui testemunha sobre eles enquanto
estive presente no seio deles. E quando me fizeste ascender [ao céu] Tu É que Ficaste
como Observador deles, e sobre todas as coisas Tu És Testemunha». [Surah Al-Maaidah: 117]

E também mencionou sobre as árvores, pedras e os piedosos: «Consideram o Laat, a Uzza e a
Manaat como sendo outras três divindades?» [Surah An-Najmi: 19-20] o Laat era um homem
piedoso, e a Manaat era uma pedra, e a Uzza era uma árvore.

Isso tudo quer dizer que os politeístas tinham diversas formas de adoração a outros além de
Allaah,  dentre  eles  havia  quem  adorava  o  sol  e  a  lua,  dentre  eles  havia  quem adorava  as
estrelas, dentre eles havia quem adorava os jinn, etc. E eles foram combatidos pelo Mensageiro
e os seus Companheiros - que Allaah esteja Satisfeito com eles – sem fazerem distinção sobre صلى الله عليه وسلم
eles. Portanto, o politeísmo é uma única coisa, por mais que se diversifique as coisas adoradas.
Assim, aquele que adora o sol ou a lua ou os Anjos ou os Profetas ou os santos ou as estrelas ou
outras coisas, todos eles são politeístas, por mais que eles adorem um santo ou um objeto sem
vida ou um Profeta ou um Anjo, etc. Allaah - Glorificado e Exaltado Seja Ele - Disse: 

«E não lhes foi ordenados senão a adorarem a Allaah, sendo monoteístas para com Ele na
Religião». [Surah Al-Bayyinah: 5] 

E Disse: 

«E o teu Senhor ordenou que não adorem senão a Ele». [Surah Al-Israa: 23] 

E Disse: 

«Então adore o teu Senhor sendo monoteísta para com Ele na Religião». [Surah Az-Zumar:
2]
 
E Disse: 

«E a vossa divindade é uma única divindade». [Surah Al-Hajj: 34]

Sendo assim, aquele que contrariar estes versículos e aquilo que foi mencionado nesse sentido,
então sem dúvida que cometeu politeísmo por mais que ele tenha feito isso com os Profetas, os
santos, os Anjos, os jinn, as estrelas, o sol, a lua ou com outra coisa. Por isso Allaah Revelou um
versículos sobre eles Dizendo: 

«E combatei-os até que não haja a fitnah» ou seja, o politeísmo «e que prevaleça somente a
Religião de Allaah». [Surah Al-Anfaal: 39]

Portanto,  o  politeísmo  é  denominado  de  fitnah,  como  vem  na  Palavra  do  Altíssimo:  «E
combatei-os até que não haja fitnah» quer dizer: até que não ocorra o politeísmo na adoração

NuralislamPublicacoes.Com 15

http://www.nuralislampublicacoes.com/


 Explicação dos Quatro Princípios - Por Shaikh Abdul-Aziz bin Baaz

a Allaah, e que prevaleça somente a Religião de Allaah. Bem como as divergências também são
denominadas de fitnah, bem como os pecados são denominados de fitnah. Mas o significado de
fitnah neste versículo é a atribuição de parceiros a Allaah, como Disse - Glorificado e Exaltado
Seja Ele: 

«E eles ti questionam sobre o combate no mês sagrado. Diga: o combate nele é um grande
pecado» em seguida Disse:  «E a  fitnah é um pecado maior do que o combate» [Surah Al-
Baqarah: 217] quer dizer o politeísmo.

Portanto, a fitnah é o politeísmo e isso é maior do que a matança. O fato da pessoa matar uma
outra pessoa, não há dúvida de que isso constitui um grande pecado e um grande mal, mas
associar parceiros a Allaah é maior do que matar alguém, pedimos a Allaah a proteção contra
isso.

Isso indica de que é obrigatório aos governantes [muçulmanos] de combaterem os adoradores
de outros  além de Allaah seja  o  que for  o  que eles  adorem,  caso  eles  (i.e.  os  governantes
muçulmanos) os chamem para adorarem Allaah e os orientem e mesmo assim eles rejeitarem,
então nesse caso é obrigatório [aos governantes muçulmanos] de os combaterem caso tenham a
capacidade para tal, Allaah Disse: 

«Temei a Allaah de acordo com as vossas capacidades». [Surah At-Taghaabun: 16] 

Bem como Disse: 

«E combatei-os até que não haja a fitnah e que prevaleça somente a Religião de Allaah».
[Surah Al-Baqarah: 193] 

E Disse - Glorificado e Exaltado Seja Ele: 

«Marchai adiante quer leve ou fortemente [carregados], e lutai no caminho de Allaah
usando as vossas riquezas e vós mesmos. Isso é melhor para vós se soubésseis» . [Surah At-
Tawbah: 41] 

E Disse - Glorificado e Exaltado Seja Ele: 

«Ó vos que credes! Querem que vos indique sobre um comércio que vos salvará do castigo
severo? Acreditarem em Allaah e no Seu Mensageiro, e lutarem no caminho de Allaah
usando as vossas riquezas e vos mesmos. Isso é melhor para vós se soubésseis». [Surah As-
Saff: 10-11]

E sobre a adoração de pedras e árvores vem na narração de Abi Waaqid Al-Layth - que Allaah
esteja Satisfeito com ele – de que quando saíram com o Profeta para Hunayn, e eles eram صلى الله عليه وسلم 
novos  no Islaam, passaram por um grupo de pessoas dentre os politeístas que adoravam e
enalteciam uma árvore, bem como penduravam as suas espadas sobre a árvore e diziam que se
eles penduram-se as suas espadas sobre ela, então a espada ficava mais firme e mais forte.
Então os muçulmanos que acabavam de entrar no Islaam disseram [ao Profeta صلى الله عليه وسلم]: “arranje-nos
também uma dhaat anwaat assim como eles têm uma dhaat anwaat!” E o Mensageiro de Allaah صلى الله عليه وسلم
disse:  «Allaah Akbar (Allaah É Maior)! Isso que vocês disseram é uma imitação, juro por

NuralislamPublicacoes.Com 16

http://www.nuralislampublicacoes.com/


 Explicação dos Quatro Princípios - Por Shaikh Abdul-Aziz bin Baaz

Aquele cuja minha alma está nas Suas Mãos, isso foi o mesmo o que os Filhos de Israel
disseram para Mussa (Moisés): «Arranje-nos um deus para adorarmos assim como eles
têm deuses para adorarem». [Surah Al-A’raaf: 138]

Ele considerou o pedido de existência de uma árvore para adorarem como sendo igual a palavra
dos Filhos de Israel «arranje-nos um deus para adorarmos assim como eles têm deuses».
Caso alguém diga: “queremos uma árvore ou uma pedra ou uma sepultura para adorarmos, e
para que possamos pendurar as nossas armas, para que possamos invocar a ela e pedirmos o
seu socorro e fazermos promessas a ela, então isso é igual ao dito dos Filhos de Israel quando
disseram:  «arranje-nos  um  deus  para  adorarmos  assim  como  eles  têm  deuses  para
adorarem». Este é um grande princípio juntamente com os dois princípios anteriores.

Em seguida o autor clarificou no quatro princípio: de que o politeísmo dos politeístas ancestrais
era menor em relação ao dos politeístas atuais, pois estes últimos o seu politeísmo é muito e
mais detestável. O politeísmo dos seus ancestrais manifestava-se nos momentos de bem-estar e
eram monoteístas nos momentos de aflição. Mas quanto a esses politeístas que existem hoje em
muitos países, o politeísmo deles é constante,  seja isso nos momentos de bem-estar ou nos
momentos de aflição, como é o caso dos adoradores de Badawi, Hussain, Shaikh Abdul-Qadr Al-
Jailaani, e outros. O politeísmo deles é constante, seja isso nos momentos de bem-estar ou nos
momentos de aflição.

Sendo assim, é obrigatório ficar em alerta sobre o politeísmo dos politeístas nos momentos de
aflição e nos momentos de bem-estar, seja esse o politeísmo insignificante ou aparente.

E  dentre  as  evidências  de  que  os  politeístas  ancestrais  cometiam  politeísmo  somente  nos
momentos de bem-estar e não em tempos de aflição é o Dito do Altíssimo: 

«E quando sobem nas embarcações» ou seja, no barco ou navio «invocam  Allaah, sendo
monoteístas com Ele na Religião» [Surah Al-Ankabut: 65] significa: eles eram monoteístas a
Allaah na invocação, tinham medo de afundar no mar ou do barco virar e se afogarem, então
devido a esse medo eles ficavam monoteístas a Allaah na adoração. E quando Ele os trazia salvos
e seguros à terra,  então eles voltavam a praticar o politeísmo, que Allaah nos afaste disso!
Noutro versículo - Glorificado e Exaltado seja Ele - Disse: 

«E quando uma adversidade vos assola no mar, então aquilo que invocais desaparece de
vós exceto Ele. Mas quando Ele vos traz seguros à terra, então dais as costas» . [Surah Al-
Israa: 67]

O mesmo vem num outro versículo: 

«E quando são cobertos por ondas como se fossem nuvens, então eles invocam a Allaah
sendo monoteístas com Ele na religião». [Surah Luqmaan: 32]

Esta era a situação dos politeístas durante as aflições, eles adoravam somente Allaah e sabiam
de que somente Ele era o Único capaz de os salvar das aflições, e de que não existia divindade
exceto Allaah. Mas quando vinha a tranquilidade cometiam politeísmo com as suas divindades e
ídolos.

NuralislamPublicacoes.Com 17

http://www.nuralislampublicacoes.com/


 Explicação dos Quatro Princípios - Por Shaikh Abdul-Aziz bin Baaz

Mas quanto  aos  politeístas  da  nossa  época  o  politeísmo deles  é  constante,  não conseguem
enxergar, sendo assim, adoram outros além de Allaah nos momentos de bem-estar e na aflição.
Não possuem discernimento devido a fraqueza dos seus intelectos e  excesso de ignorância.
Pedimos a Allaah a segurança e a tranquilidade, e que Allaah garanta a compreensão a todos.

Que  Allaah  Elogie  e  Dê  sossego  ao  nosso  Profeta  Muhammad,  a  sua  família  e  os  seus
companheiros.

NuralislamPublicacoes.Com 18

http://www.nuralislampublicacoes.com/

	O Segundo Princípio
	O Quarto Princípio:

